NS/N

وراسًا يت إسلاميّنة

شخصيًا ت فلقة في الأسلام

Budia wi Safe stynt chigalgale ft 7- Islam ili uis eigh

इर्रिकेरेंग्रेड

التن ما

الناشر مكتبة الخطئة الضرية ١٩ خارع عدل باشا – الفاهرة ١٩٤٦



# دراسايت إسلامينة

شخصيًا ت قلقة في الأسل

دواسات ألف بينها وترجمها

جر ( (عن بروي

الناشر مكتبة الخضت المضرة ١ شادع عدل باشا – العاهمة ١٩٤٦

#### تنبيه

الأبحاث الثلاثة الواردة في هذا الكتاب مي:

(١) لوى ماسينيون (١) : « سلمان الفارسي والبواكير الروحية للاسلام في إيران » ( نشرات جماعة الدراسات الإيرانية ، رقم ٧ ، باريس سنة ١٩٣٤ ) .

Louis Massignon: Salman Pak et les premices spirituelles de l'Islam iranien (Publications de la Société des Etudes traniennes, n.7, Paris 1934)

(٣) لوى ماسينيون: « دراسة عن المنحنى الشخصى لحياة ي: حالة الحلاج ، الشهيد الصوف في الإسلام » ، في مجلة : « الله حي " ٥ ، عدد رقم ٤ سنة ١٩٤٥

Louis Massignon "Elude sur une courbe personnelle III vie : le cas de Hallâj, martyr mystique de l'Islam,» in Dieu Vivant, n. 4, 1945

(٣) هنرى كوربان : ٥ السهروردى الحلبي (المتوفى سنة ١٩١١ م) ، مؤسس المذهب الإشراق ٤ ، ( نشرات جماعة الدراسات الإيرانية ، رقم ١٦ ، باريس سنة ١٩٣٩ ) .

Henry Corbin: Suhrawardi d, Alep (11191), fondateur de la doctrine illuminative (ishrdqi) (Publications de la Société des Etudes Iraniennes, n. 19, paris 1939)

(٤) السهروردى : « رسالة أصوات أجنحة جبرائيل » ، ترجم نصها الفارسى إلى السربية باول كروس Paul Kraus ، وترجمنا نحن شرحها الفارسى وفصلاً من مقدمة لباول كروس وهنرى كور بان اللذين نشراها فى « الحجلة الأسيوية » ، عدد يوليو — سبتمبر سنة ١٩٣٥ ، ص ١ — ١٨ -

Le bruissement de l'aile de Gabrial, traité philosophique et mystique, publié et traduit avec une introduction et des notes par H. corbin et P. Kraus, in Journal Asiatique

586257

<sup>(</sup>١) مع التعديلات والزيادات التي تفضل الأستاذ ماسينيون فقدمها لنا عِناسية هذه الترجة أدراستيه هاتين -

#### تصدير عام

آن لنا أن ننفذ إلى صميم الحياة الروحية في الإسلام ممثّلةً في أولئك الذين أشاعوا فيها سؤرة التوتر الحيّ ، مُقرِضين عن الظاهر الساذج المستقيم إلى الباطن الشائك الزاخر بالمتناقضات . وهم في هذا كلّه لم يكونوا معتبرين عن أنفسهم الخصبة وحدها بقدر ما كانوا يتجسدون نوازع عامّة يسرى نيارُها العنيف في الأمّة المؤمنة كلها ، وفي الطبقات المتوثبة منها على وجه التخصيص . ومن هنا فإن في الحديث عن هذه الشخصيات نفسها لعرضاً للنزعات المشتركة في طوائف كاملة شاعرة بنفسها في تلك اللّة .

والدين الحي الحق هو ذلك المتحقق في الشعور المتجدد المتطور للأمة المؤمنة به ؛ وآية خصيه في تلك الصور المتعددة المتغورة التي يتخدما وقتاً للأزمان وتبعاً للطابع العنصري الركب في هذه الأمة . ولهذا فكل دين في أصله رمن ، رمن قابل لما لا نهاية له من أنواع التفسير التي قد يبلغ الفارق بين بعضها وبسص حد التناقض . والدين الذي يقدم نفسه على التفسير التي قد يبلغ الفارق بين بعضها وبسص حد التناقض . والدين الذي يقدم نفسه على أنه ناموس واضح كامل الأجزاء صريح في كل تفصيلانه قد فَعَن للناس كل ما فيه من مضمون على من الأجيال والأزمان ، هو دين مقضي عليه بالموت العاجل أوالتحجر السريع ، وكلاها في نهاية الأصر سواه . وكما تعددت التفسيرات لهذا الزمز ، وبلغ التعدد مرتبة عالية من الافتراق الرفيع ، كان هذا من أوضح الشواهد على أن هذا الدين حي وحليق بالبقاء . وما الزعات لا الشاهر الأولى إلا عِلَل وأزمات نفسية في تاريخ الحياة الروحية لدين ما ؛ وعليه أن يبرأ منها قدر المستطاع حتى يستأنف تطور ه الثري في مجال الروحية العليا .

لكن ليس معنى هذا أننا نلمن أمثال ف الحركات كل اللمنة ، بل لا ترى غضاضة في قيامها ، ماذا أقول ! بل نحن ندعو إلى إيجادها في اللحظة التي تكون النزعات التأويلية المغالبة قد استنفدت إمكانياتها في مرحلة ما من تطور الدين ا لكن لا على أن تحل محل هذه الأخيرة ، بل لتدعوها إلى تأمّل نفسها وما قطعته من مراحل ، ولنزداد من معارضتها ومقاومتها قساوة وصلابة . فلكي يتحقق ذلك التوتر الحي الذي بدونه تكون هذه النزعات

المقالية نفسها في خطر الجنوح إلى التحجُّر في تطورها - إن صح هذا التعبير الذي قد يتبدّى على شيء من التناقض - كان لابد من الإصابة بهذه الأمراض المؤقتة . ولهذا فإننا ندعو إلى والاجتفاظ بكل النزعات المتناقضة حتى يكون في حدة توترها حياة عنية للدين الذي تقوم في أحضائه .

وعلى ضوء هذا التقرير لحقيقة الدين الحيّ تستطيع أن نفهم ونَقَدُرَ الدور الأكبر الذي قامت به الشيعة ، إلى جانب الشُّنَّة ، في نكوين الروحية في الإسلام . فلشيعة أكبر الفضل في إغناء المضمون الروحي للإسلام و إشاعة الحياة الخصبة القوية المنيفة التي وهبت هذا الدين البقاء قوياً غنياً قادراً على إشباع النوازع الروحية للنفوس ، حتىأشدُها تمرّداً وقلمًا . ولولا هذا لتحجّر في قوالب جامدة ليت شعرى ماذا كان سيؤول إليه أمره فيها . ومن الغريب أن الباحثين لم يوجَّهُوا عناية كافية إلى هـــذه الناحية ، ناحية الدور الروحي في تَشَكِّيلِ مَضْمُونَ العَقيدة ، الذي قامت به الشَّيعة ؛ والعلة في هذا أن الجانب السياسي في الشيعة هو الذي لفت الأنظار أكثر من بقية الجوانب، مع أنه ليس إلا واحداً منها ، وقد بكون من أقلُّها خطراً من حيث القيمةُ الذاتية لهذا المذهب ؛ ووجوده بشكل واضح لا يدل مطلقاً على طغيانه على بقية جوانيه ، بلكان نتيجة لطبيعة الصلة بين الدين والدولة في الحضارة العربية ، وفي الإسلام منها بوجه التخصيص : فهما فيه متزاوجان و ينبعان من مصدر واحد . ولهذا نميل هنا إلى إطلاق لفظ الشيعة في المقام الأول على التيار الروحي في الإسلام الذي حاول تعمَّق الرمز الأولى لهذا الدين و إيجادَ قيم روحية مُؤوَّلة عن نصوصه الظاهرة في توغل مطلق لمضمونه الباطن ؛ ولا يعنينا بعد في شيء أن يكون الشخص قد اتخذ مستازماته السياسية مذهباً عملياً له في الحياة العامة . فلكل فكرة أو مذهب روحي مستازماتُه العملية العامة وأوضاعه الظاهرية ، يبدأن عدم للشاركة فيها لا يقتضي مطلقاً عدم انتساب الشخص إلى هذا المذهب وثلث الفكرة.

والشخصيات الثلاث التي نقدم ها هنا ترجة لصور حياتهم وآرائهم تمثل هذا التيار أفضل تمثيل. فأولها ، وهو سلمان الفارسي ، شخصية غامضة في كل شيء : في نفسية صاحبها وما اضطرب فيها من أزمات روحية تعوزنا الوثائق الكافية ، ويا للأسف الشديد ، من أجل تحديدها وبيان مداها وتأثيرها في الوسط الروحي الذي ستتبناه ؛ وفي الدور الخطير الذي

قامت به إلى جانب النبى والإسلامُ بسبيل تسكو بن مضونه الروحى الأول ، وهو دور يشوقنا أن نعرفه بقدر ما عُنَى تقريباً على كل أثر له فى النصوص الباقية التى بين أيدينا ! ثم فى الحياة الخصبة الغريبة التى حيّها مد وفاة الرسول فى الأمة الناشئة ، وتلك التى حيّها بعد عاته فى الأمة الناشئة ، وتلك التى حيّها بعد عاته فى الأمة الإسلامية كلها . وإذا كان الأستاذ ماسينيون قد كشف فى بحثه المترجم هنا شيئاً من جوانب هذا النموض ، فإن النقويم الروحى الدقيق لهذه الشخصية لا يزال مفتوساً كله أمام الباحثين . فلقد كانت عنايته متجهة إلى الوقائع التار يخية أكثر من الكشف عن المعانى الروحية التى تتضمنها تلك الوقائع .

وسلمان ، هذا الفارسي الأول ، كان إيذانا قوياً بالدور الأعظم الذي سيقوم به جنسه في تكوين الحياة الروحية في الإسلام ، ونقول الدور : «الأعظم» ، وكان الأحرى بنا أن نقول الدور الأوحد ، إذ الواقع أن تلك الحياة الروحية تكاد أن تدين بكل شيء فيها لهذا الجنس الآرى المتمدّد الجوانب الخصب الملكات ، ومن هنا قامت النزعة الشيعية على يديه ، بالمعنى الذي حددناه آنها ، لأنه وحده ، من يين العناصر التي دخلت الإسلام ، هو القادر على إيجادها .

ولهذا كان طبيعياً أن تكون الشخصيتان الأخريان من الفرس. أما أحدها ، وهو المحلاج ، فقد كان الشهيد الأكبر الذي قدّم دمه فدا ، لهذا التيار الروحى ، وكان بأقواله و بأفعاله أقوى شخصية تجشدت هذه الغزعة وقدّستها بتلك الضريبة المجيدة التي لا بد لكل مذهب مثاز أن يدفعها ثمناً لسموته ، والأخرى ، وهي شخصية السهروردي المقتول ، قد تنبهت خصوصاً إلى أصولها العنصرية ، فشاءت أن تتصل مباشرة بالينابيع الإيرانية الأولى تستليمها المقوّمات الجوهرية لتكوين المضمون الروحى للمقيدة ذات المصدر العنصري الأجنبي ؛ حتى جاء الجوهرية لتكوين المضمون الروحى للمقيدة ذات المصدر العنصري الأجنبي ؛ حتى جاء الأعلى ه الشرق ، ولهذا جاء النموذج الأعلى ه الشرق ، ولهذا جاء النموذج الأعلى ه المشرق ، ولهذا جاء النموذج المضارة العربية ، ه الغزعة الإنسانية » في الحضارة العربية ، مستمدة من أصولها الحقيقية ، أعنى الشرقية الخالصة .

# فهرس الكتاب

| and an analysis of the state of |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تصديرعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| سلحان الفارسى والبواكير الروحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| للاسلام في ايران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| للوى ماسينيون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| استهلال:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١ - خلاصة السيرة التقليدية ، عرض وتمحيص لنظر بة هوروفتس النقدية ١٠٠٠ ٧ - ١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣ – تحليل لاخبر سلمان، الخاص بإسلامه ٠٠٠ ٠٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٦ – ١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حدیث وسلمان منا أهل البیت؛ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣ - وفاة سلمان بالمدائن ؛ دعوى بجيئه العراق حليفاً لبتى عبد القيس ٢٠٠ - ٢٩ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الإسناد السلماني [ لنقابات الحرف وبعض الطرق الدينية ] ٢٩ ٢٩ ٤ - الدور الثاريخي لسلمان مع النبي فيها يختص بالوحى ؛ دوره فيها بعسد مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| على – نظرات الغنوصية الشيعية في المين ، بإزاء الميم والعين ٣٠ – ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| خاتمـة به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥ – ملحق رقم ١ : خمسة نصوص غير منشورة خاصة بالفرق النُّالاة السياة ٥٠ – ٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| « السلمانية » أو « السينية » و السلمانية » أو « السينية »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ملحق رقم ۲: إشارات إلى المصادر : ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ١٠٠ ٠٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ب - كثب بالقات الشرقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ج - كتب بالفات الأوربية ٥٧ - ٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# المنحنى الشخصى لحباة الحلاج شهير الصوفية فى الاسلام للوى مأسينيون

| مقبة    |                                                                                                                                                                     |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 75 - 11 | نكرة النحني الشخصي ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                                                                  |
| VA - 15 | الملاج:                                                                                                                                                             |
|         | سولم وتلدته (١٣ - ١٥) ؛ زواجه (١٥) ؛ حَجَّت الأولى (١٤ -                                                                                                            |
|         | <ul> <li>٩٦) ؛ عودته إلى الأهواز وبده وعظه (٦٦ – ٦٧) ؛ الرحلة إلى خراسان</li> <li>والعود إلى الأهواز ثم الإقامة ببنداد ؛ (٦٧) الحجة الثانية (٦٧) ! رحلته</li> </ul> |
|         | ا كبيرة الثانية (١٨) ا الحجة الثالثة والأخيرة (١٨ – ١٩)؟ تطوره الروسى                                                                                               |
|         | سد هـ أنه الحدة (٩٠ - ٧٠) ؟ حالة أن داود وعمالة الحلاج منها (٧٠)!                                                                                                   |
|         | اداء الملاس (٧١) ؟ الأرة تفسة الملاج مرة أخرى والنبس عليه (٧١ -                                                                                                     |
|         | ٧٧) ا كيف بصور الحلاج رسالته (٧٧ — ٧٧) ؛ عاكمة الحلاج (٧٠ —                                                                                                         |
|         | (VA - VY) while ! (VY                                                                                                                                               |
| V AV    | المنخاص مأساة الحلاج:                                                                                                                                               |
|         | مامد بن العباس (×× - ××) ؛ مؤلس القعل (××) ؛ القاضي أبو عمر (××)                                                                                                    |
|         | الحليقة المقتدر (٨٠) ؟ الوزير ابن عيسي (٨٠)                                                                                                                         |
| AT - A. | شهود هذه المأساة : ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                                                                  |
| 1       | مد الديدري وأبه الماس ف عبد المزيز والمطوق القاري، والقلائسي وقناد                                                                                                  |
|         | رأن الحيد اللخ واراهم أن فأنك وهيكل (٨٠ - ٨١) : إن عطاء                                                                                                             |
|         | (٨١) ؛ النظر (٨١ - ٨١) ؛ أنْ خَفَيْفَ (٨٢) ؛ تصر الفشوري العاجب                                                                                                     |
|         | (۲۸) ؛ الملاج في جلالة الاستشهاد (۲۸ – ۱۸)                                                                                                                          |
| 41 - YE | منحني حياة الحلاج                                                                                                                                                   |
|         | : ان يعم _ 10 ك من عاته ( 14 _ 16) : غيوط الأسانيد الحلاجية                                                                                                         |
|         | (AV — A) ? المعالد والملاج (A) ؟ الملاج عتد الا تراك (AV — Aa)                                                                                                      |
|         | الدارس الكلامة والملام (٨٨ ٨٨) * المجروردي وال المحاد                                                                                                               |
|         | ظرها إلى الملاج (٨٨) ؟ أسطورة الحلاج الثعية (٨٨) ؟ مافظ الثيرازى<br>والملاج (٨٩) ، النموذج المسوق العلاج (٨٩ - ٩١) الملاج                                           |
|         | (1)                                                                                                                                                                 |

## السهروردی المفتول مؤسسی المذهب الاشرافی کھنزی کوربان

| - Train                                                                                                                                                                                                                                         | مفعة  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|
| استملال سه مه ۱۳۰۰                                                                                                                                                                                                   | 44-   |  |
| ۱ – حياته ومؤلفاته ۱ مياته ومؤلفاته                                                                                                                                                                                                             | 115-  |  |
| ٣ – القالات الميتافيزيقية والقالات في صورة أمثال ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٤ – ١١٤                                                                                                                                                                          | 118-  |  |
| ٣٠ - التوحيد ١١٤ ١١٤ - ١٢١                                                                                                                                                                                                                      | 177 - |  |
| ظاهرة التفسير (١١٥ – ١١٦) ؛ الحسكاية والأمثال (١١٧ – ١١٩) ؛ درجاتُ الحسكمة النظرية (١١٩ – ١٢٠) ؛ حماتب التوحيد (١٢١ – ١٢٠) . ٢٢٧ (١٢٢ – ١٢٠) ؛ الغرية ؛ (١٣٠ – ١٣٠ الغرية الغرية ؛ (١٣٠ – ١٣٠) ؛ اللاعاد الصوتى (١٣٧ – ١٢٨) ؛ القلب (١٣٨ – ١٢٨) |       |  |
| مأساة المهروردي ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٣٠ ١٣٠                                                                                                                                                                                         | 177 - |  |
| المج ١٣٥ – ١٣٦١ س ١٣٠٠ س ١٣٠٠ س ١٣٠٠ س ١٣٠٠ س                                                                                                                                                                                                   | 150 - |  |
| رسالة ٥ أصوات أجنحة جيرائيل »<br>للسهروددي                                                                                                                                                                                                      |       |  |
| استملال                                                                                                                                                                                                                                         | 144-  |  |
| ترجة الرسالة وشرحا ١٥٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٥٠ ١٥٠                                                                                                                                                                                      |       |  |

سلمان الفارسي والبواكير الروحية للإسلام في إيران



# استهلال

#### المدائق والنكوف: كيف بررس حلمان

على الشاطى الشرقى من نهر دجلة ، وفى خصلة من منعطفاته وهو يتحدر صوب بقداد ، ينبثق دنمة واحدة على ارتفاع ثلاثين متراً القبو الوحيد الباقى من قصر طبشفون ، وهى العاصمة التي باغت من العمر ألف سنة ، وكانت وريشة بابل : وهذا القبو هو «طاق كسرى» ؛ ثم لا يلبث المر ، أن يكتشف ناحية الشال الشرقى بعد قرية حذيفة (١) قبراً صغيراً وابطاً تحت قدميها ، هو قبر سلمان الطاهر ، سلمان بالث (١) . وقد قامت بعثة ألمانية بحفائر في هذه المنطقة العامرة بالأطلال ؛ ومررت أنا إلى جوار المنطقة قلات مرات في السنوات ١٩٠٨ ، ١٩٠٧ ، وأثار دهشتى ما هنالك من تباين تاريخى بين هذين الأثرين : القبو العالى والقبر المطهور ، فتلست الوسائل إلى البحث عن أسطورة سلمان وشخصيته الحقيقية ، بحثاً أودً اليوم أن أعرض عليكم أتجاهه العام ، وأن أسجل نتائجه الأولى (١٠) .

يطلق على المدينتين الشفيفتين : طيشفون في الشرق وسلوقية في الغرب ، اسم واحد في تاريخ الإسلام ، هو المدائن . وهاتان المدينتان قد ورثتا منذ ألني سنة المدينتين الكلدانيتين : أو في وأكشك . والباحثون حتى اليوم كما بين اشتركك الم يوجهوا عناية كافية إلى أهمية الاستيلاء على المدائن سنة ١٥ هـ = ١٣٣٠ م بالنسبة إلى الدولة الإسلامية الناشئة . فلقد كانت عاصمة الشرق الفارسي كله ، وكانت تعدل في حضارتها منافستها البيزنطية ، أعنى الفسطنطينية التي لم يستول عليها المسلمون إلا بعد ذلك بثمانية قرون . وكان لها — وهي في هذا تشبه القسطنطينية ورومة -- سبع ضواح : في الغرب دَرْزِجان وبَهْرَ مِسر وجُنْدِيسابور (كوكه ، في ناحية مُظلًم ساباط) المتصلة بنهر الملك - ، وفي الشرق أستفانير ورومية ، ومن

<sup>(</sup>١) السم أحد صحابة الرسول وصديق لسلمان ، وقد دفن هناك ( واسمها في لغة أهلها الآن : أحدَّ ينه)

<sup>(</sup>٣) [ ، ياك ، كلة فارسية معناها : الطاهس] .

<sup>(</sup>٤) في و دائرة المارف الإسلامية ، سنة ١٩٣٨ ، ج ٣ من ٨٠ — من ٨٧ .

المحتمل كذلك لونيفاذ وكُرْدفاذ . وكانت أيضاً رأس الجسر الوحيد صوب فارس وآسيا العليا ، والمركز الإدارى للإمبراطورية الساسانية ، والوطن الرئيسي للهجة الفيلوية القديمة ، والمركز الديني للبطاركة النسطوريين والمائريين ولرؤساء الجالية البهودية ، والعاصمة المالية والعلمية لبلاد الشرق ؛ والنقود التي كانت تضرب فيها كانت تحمل مجرد اسم « بابا » أو «الباب» أن استانبول سندعى من يعدها باسم «الباب العالى » العثماني ، وكذلك كانت بابل قبلها ، سالفتها المندثرة ، قدعى بهذا الاسم : « بابل » أي « باب ( الله ) » .

ومن ثم صارت المدائن «باب» الأبجاد الدارسية في نظر غزاتها المرب الذين ظاوا على على على على على على المورد أكثر من مائة عام قبل أن نندتر المدائن نتيجة لإنشاء بنداد ؛ وفي خلال تلك الفترة كانت تغذى الكوفة بصناعاتها وطرائق تفكيرها فضلاً عن كنوزها ومحصولاتها ، مماكان يصل إلى القبائل العربية في الكوفة بإرسالها «الموالي » من الفرس وقد صاروا كان يصل إلى القبائل العربية في الكوفة بإرسالها «بروى عنه أنه عاد إلى المدائن ليموت مسلمين ، وسلمان ، الذي كان أول فارسي اعتنق الإسلام « بروى عنه أنه عاد إلى المدائن ليموت فيها ، حيث قبره المتواضع بذكر الزوار الشيمة القادمين للدعاء والتبرئك بمصيره المزدوج ، فيها ، حيث قبره المتواضع بذكر الزوار الشيمة القادمين للدعاء والتبرئك بمصيره المزدوج ، أعنى كونه أول مؤمن (فارسي) وأول مبشر بالنزعة الروحية في الإسلام ، كأنه « الباب » ، حتى إن إخلاصه في سحبة الرسول قد جعله خليقاً - في الإسلام الناشي مان يناديه زائر قبره قائلا : « اسائل الله الذي النبي خَصَك يصدق الدين ... أن يُحيتِني حياتك ويميتني عاتك . ونهيتني عاتك .

وتاريخ القرن الأول الهجرى لم يتضح بعد إلا على نحو ناقس ، فالتسلسل التاريخي فيه ينطوى على كثير من المتناقضات — خصوصا في السفتين ٣٦ ، ٣٧ — التي يحول الفقر في المصادر الأجنبية المستقلة دون حلّها . وإذا ماانتقلنا إلى دراسة التراجم ، كما هي في الحال هنا بالنسبة إلى سلمان ، وجدناها تتحال بين أيدينا كما يتحلل الكثيب إلى ذرات من الرمل الدقيق ؟

 <sup>(</sup>١) والعليب الحقيق و عندالمسيحين وهو الذي أخذ من القدس ، قد بني فيها غنيمة طوال خس عصرة سنة (١١٤ – ١٢٩) .

<sup>(</sup>٢) دعوة الزواركم يرويها الحيلسي في ديحار الأتوار ، جـ٢١ ص ٢٩٩ س ٣٦ – س ٣٧.

فا هى إلا حكايات متناثرة هزيلة ، وأحاديث تنسب إلى هذا الشاهد الباشر أو ذاك بسلسلة من « الأسانيد » المتفاوتة في الثقة ؛ ومضمونها ينطوى غالبا ، تحت مظهر ساذج ، على تحريفات مقصودة وعلى أشياء مستمدّة من الأساطير الشعبية ، ولا تملك ، كما لاحظ فلهَوْزن ، أى مقياس ثابت نستطيع اتباعه (ما دمنا لا تملك مصدراً رئيسياً نتخذه دليلنا في بيان درجة الثقة به) — بل نضطر إلى الالتجاء إلى بعض الناهج غير الباشرة للتقريب .

ولقد انتفع فلهوزن وجولدتمهير ولامانس بالتوزيع الجغرافي للأحاديث فيه بين مدرسة المدينة ومدرسة العراق ومدرسة الشام ، مقدرين درجة الثقة بكل منها وفقاً للأهمية السياسية التي يوليها كل منها للحوادث التي توردها لنا . كما أن كيتاى وليشي دلافيدا و بول قد طبقوا المنهج عينه ، مع فروق دقيقة شخصية فيا بينهم .

وهذا التوزيع الجغرافي الأحاديث الذي أوحى عابن سعد باوح أنه يدعو إلى تقسيم المدرسة العراقية : فإن البصرة قد تميزت من الكوفة في عهد مبكر جدا . أما فيا يتصل بالتوزيع السياسي الأحاديث بين ماهو في جانب الأمويين وماهو في جانب الهاشيين وهو توزيع لا يقوم إلا بطريفة عامة إجائية بالنسبة إلى قرن واحد (السنوات من ٣٧ إلى ١٣٧ه) وفان في الالتجاء إلى فحص الأحاديث من حيث الفرق والمذاهب المبتدعة ما يسمح بنبين مراحل فيه ، وذلك بتقسيمها إلى أحاديث سنية (أولا عند المرجئة) ، وأحاديث زيدية وأحاديث لبقية الفرق الإمامية . وهذه العلوائف الثلاث متابزة كل التمان ؛ فالأحاديث السفية تستمر في نماء ، بطريقة تكاد تكون غير مشحور بها ، حتى بعد القرن الثالث ، بفضل دخول عناصر أجنبية فيها ؛ بينها الأحاديث الزيدية ، ثم على الخصوص الأحاديث الإمامية ، وحدل عناصر أجنبية فيها ؛ بينها الأحاديث الزيدية ، ثم على الخصوص الأحاديث الإمامية ، بنظق بحاميمها منذ الجيل الأول لأشياعها ؛ إنها « مفلقة » ، فعي إذاً تبين حداً للإنتها، بالنسبة إلى بعض أحاديثها الخاصة : ومنرى بيان هذا فها يتعلق منها بسلمان .

أما فيما يتصل بالمدرسة العراقية في الكوفة ، وهي التي تعنينا هنا خصوصاً ، وتضم كل المحدَّثين الزيدية والإمامية ، فيمكن الرجوع إلى ما قبل العصر الذي بلغناه عن طريق المقياس الخاص بالفرق والمذاهب المبتدعة — والوصول إلى العصر الأوّل نسيادة بيوتات العرب في

هذا المصر من الجند الصاخبين (السنوات من ١٤ إلى ٣٧هـ): وذلك بتقسيم الرواة تبعاً لقبائلهم وأحلاقهم بما لم يستطع الإسلام القضاء عليه فى الحال ، وحيث الدميج الوالى منسذ أول الأمر ؛ وعلى هذا النحو استطعنا أن نبرز الدور الذي قام به بنو عبد القيس فى وضع سيرة سلمان .

وعندنا أن الأسطورة التي حيكت حول سلمان تتضمن عساصر قديمة أنسكن دراسة الفرق المبتدعة من ناحية ، والأحلاف القبلية من ناحية أخرى ، أن الفيتاليا وتؤرّخها ، مما يُبطل في نقط عديدة النقد الجارح الذي قام به هوروفتس ، و يدعو إلى تأييد الصحة التاريخية لشخصية سلمان .

## موجز البحث

خلاصة السيرة التقليدية السلمان ؟ عرض وتمسيس التظرية هوروقنس النفدية .

خلیل دخیر سلمان ، الحاس بإسلامه ؛ تحلیل الحدیث : « سلمان منا أهل البیت » ؛ تحلیل المبارة » کردید و نکردید » .

٣ - وفاة سلمان بالمدأن ؟ - دعوى مجيئه العراق حليقا لهي عبد القيس ؟ الإسناد السلماني.

الدور الناريخي السامان مع النبي فيا يختص بالوحي؟ دوره فيا بعد مع على - تظرات الفنوصية الشبعية في السين بإزاء المبير والعين - عائمة .

ملسفات : ١ - خية نصوص غير منشورة خاصة بالفرق الغالبة المسهاة ٥ السلمانية ١ أو
 السبئية ١ ؛ ٢ - إشارات إلى المصادر ٠

١

## خلاصة السيرة التقليدية ؛ عرصه وتمحيص لنظرية هودوفقس النقدية -

جرى أهل السنة والشيعة مما على عدّ سلمان القارمي ، من بين كبار الصحابة ، ذا مكانة خاصة : فهو أحد الثلاثة السابقين إلى الإسلام من غير العرب ، وهم سلمان الفارسي ، وضهيب الروى ، و بلال الحبشي ، والصورة التقليدية لهذا « السجمي » ذات ملامح بارزة الرسوم .

ولد في فارس ، وجذبت إلى السيحية نزعة إلى الزهد حادة ، وتنقّل وهو لا يزال في موجة الشباب ، من شيخ إلى شيخ ومن مدينة إلى مدينة ، مستهدفاً للنفي والرق ؛ وكل هذا لبس فقط من أجل أن يظفر بطريقة في الحياة أشد قساوة ، وبتوحيد خالص من نوع ما يبحث عنه الحنفاء (1) ، بل وأيضاً للاتصال برسول من رسل الله وصف له ووجده أخيراً في محد ، الذي قربه إليه ؛ وهو الذي أشار عليه بحرب الخندق ، و بقى بعد موته الصاحب الصدوق لآل البيت ، أعنى لأتباع على ، والمدافع عن حقوقهم المشروعة المهضومة إلى أن توفي بالمدائن في المراق .

و يلوح من أول وهلة أن الوثائق الخاصة بحياته غير منجانسة . فثمت أولا رواية طويلة متصلة تروى سيرته ، وخبر عن إسلامه . و بعد هذا لا نجد عن بقية حياته غير معالم نادرة متباعدة تدور حول مسألتين جوهريتين : وثاقة صلته بأهل البيت (حديث : قا سلمان مِنّا أهل البيت ») ودفاعه السيامي عن أحقية على (قوله : «كرديد وتكرديد») . وإذا أمعنا

<sup>(</sup>١) والقدسي ( د البدء ٣ ، ج ٥ ، ص ١٩٢ ] بعداً منهم .

النظر برزت لنا مشاكل أخرى ، أشار إليها من قبل كثير من المؤلفين المسلمين ، وبخاصة من الشيعة ، وحاولوا حلَّها على نحو ظاهر التلفيق . بينما نجد كليان هيوار من ناحية أخرى ينشر سنة ١٩٠٩ — ١٩١٣ ثلاث روايات لخبر سلمان ، انتهى منها إلى القول بعدم سحته من الناحية التاريخية ، بيد أنه أيَّد الخبر القائل بوجود سلمان في غزوة الخندق . وفي سنة ١٩٢٢ حاول هوروفنس في رسالة موجزة مركزة حادة ، أن يثبت أن أسطورة سلمان ليست إلا خرافة تولَّدت عن بحث اشتقاق يتعلق باللفظ « خندق » ؛ و بدا في هذا من أشياع النظرية التي قال بها ماكس مُلَّر الذي حاول اكتشاف أصل الخرافات في «مرض اللغة» . فيرى هوروفتس أنـــــ الاسم ٥ سلمان ٨ وجد في البدء في الأثبات غير الدقيقة التي وضمها المدافعون عن الإسلام وسجاواً فيها أسماء a الشهود الـكتابيين a ، من يهود ونصاري آمنوا برسالة النبي في أولها . وهذا الاسم المنسوب إلى فارسي بطريقة غامضة ، قد أفاد في تزويق حكاية غزوة الخندق ؛ وكلة «خندق»—المرّبة منذ زمانقديم ، واكنها منأصل إيراني ، وتدل على حيلة حربية يقال إن منشأها فارسى -- أوحت بالفكرة التي جعلت من سلمان ه الفارسي، هذا ، الذي لم يكن يعرف عنه شي. و مهندساً فارسياً ، ومزدكا اعتنق الإسلام، ومستشاراً خاصاً لمحمد ، وعن هذا الطريق صار مهيئًا لأن يسجل في الثبَّت الشيعي بأسما. أول المدانسين الأوَّل عن الهاشميين . وايتداء من هــذا الفرض ، لم ير هوروفتس في بثية التفاصيل الخاصة بسيرة سلمان غير نتائج عن هذه الخرافة المتولدة عن الاشتقاق ؛ فإن ذُكِر من بين من شاركوا في عملية المؤاخاة [ بين المهاجرين والأنصار ] ، فما هذا إلا لتأبيد كونه أحد الصحابة ؛ وإذا ذكر على أنه من بين الحجار بين في العراق : في القادســية والمدائن والسكوفة وَبَلَنْجَرِ ، فما ذلك إلا بوصفه فارسياً . أما فيما يتصل بصلته الوثبقة بآل البيت ، وتبنّيه فيهم كايشهد بذلك مقدار ما كان يصرف له من عطاه من بيت المال في عهد عر ، وتدخله في جانب على" سنة ١١ه — فتلك إضافات شيعية للصورة الاشتقاقية الأولى . ولاشي. ثابت إذاً في كل هذه السيرة غير اسم «سلمان» ، وهو حرف عربي ، واسم معروف (١٠) ، اخترعت

<sup>(</sup>١) يقال إن الرسول أطلقه عليه . - « ويوم سلمان » عند العرب في الجاهلية سمى بهذا الاسم ليثر لحير بين المسكوفة والبصرة (ياقوت ، « معجم البلمان » تصرة تستنفلا ج ٣ س ١٣١) ؟ وهسذا الاسم يطلق على بطون بمنية في تبائل ممهاد وهمدان وحى في تجران إللمسدائي ، « وصف جزيرة العرب » تحت المادة ) ؟ وكان الشاعر ابن سلمان أحد الأيناء (المستصون الفرس) في العن . ويذكر على الأقل أوبعة من الصحابة وثلاثة من النابعين بهذا الاسم . - قارن أيضا اسم أحد الأديرة المسيحية بالفرب من دمشق .

له أولا كنية (١) (دون تقدير أن المولى ربما لاحق له فيها ) ثم أضيف إليه من بعد ذلك اسم فارمى يسبقه ؛ والفرس الذين أسلموا ؛ الذين اخترعوا بخيالهم كل تلك التفاصيل .

ولنبدأ نحن بإيراد بعض الاعتراضات العامة على هذا النقد التاريخي ذي النزعة الاسمية:
أولا: إن التفسير الخرافي ، أو بالأحرى الغنوصي ، لشخصية ما ، لا يستبدل واقعة
إنسانية حقيقية شبحاً متأخراً غير حقيقي — ، بل هو يعبر عن حاجة اجتماعية إلى التفسير
السكلي ، وعن رد فعل غالباً ما يكون شبه مباشر ، عصرى الواقعة الإنسانية التي تدعو
إليه ؛ والتعبير المتناقض الذي بحاوله هذا التفسير ليس بطبعه باطلا غير مقبول ؛

ثانياً ؛ إن الخرافة الثائمة على الاشتقاق لا يمكن أن تنشأ ، في حضارة ما ، إلا في مرحلة معلومة من مراحل التطور النحوى ، وصورة سلمان قد وضعت في الإسلام العربي قبل هذه المرحلة .

ثالثًا ؛ من الصحيح أن أسطورة سلمان قد تمت وخفظت خصوصاً بفضل عناية السلمين القرس ؛ لمسكنها تسكونت وتحددت في صورة عربية أولاً في السكوفة ، ولم تفرض نفسها شيئًا فشيئًا على العناية الشمية الأوانية إلا لأن ذكرى هذا المولى العجمي من سحابة الرسول قد بقيت ؛ أي أن صورة سلمان لم تخترع بواسطة الاندفاع اللاشعوري للانتقام الشعوبي العنصري عند القرس .

ولننتقل الآن إلى التفصيلات.

لم يستطع نقد هوروفنس - لِعلم الله يتجه إلى التنافر الجوهري بين هذا المزيج: «سلمان + الفارسي»: بين اسم عربي (ذي صبغة آرامية) ونسبة إيرانية؛ وهذا من الدرابة الظاهرة بحيث لا يمكن أن يكون هذا المزيج قد صنع في عهد متقدم .

و بينها نجد أن بقية ، الشاهدين ، على نبوة الرسول ، كتابيين وغير كتابيين ، بمن عنى الإخبار يون بذكرهم حول شخصية النبى : بحيرا سرجيوس "" ، وتميم الدارى وغيرهما - يبدون محوطين بالنموض في صور باهته مشكوك فيها ، نرى أن لدينا سلسلتين ثابتتين

<sup>(</sup>١) أبو عبد الله.

۲۶۰ ف . ناو ، فی د موزیون ، ۱۰ + ۲۲ (سنة ۱۹۳۰) — س ۲۴۷ — س ۲۴۰ F. Nau, ap. Muséon

تضمان صورة سلمان في الإطار التربيخي للمشاجرات (بين الصحابة) تقدم المناقشات بين فرق الشيعة في الكوفة حول دوره الديني عند الرسول وعلى ، - ومحاولة ازدواج شخصيته (عما وافق عليه البخاري وأنكره ابن هِبّان) بين «سلمان الجُهّني الإصفهاني» وهو راوية سُتي من مدرسة المدينة ، وسلمان (التُوَظّى الإصفهاني) المتصل بالأوساط الشيعية في مدرسة الكوفة والمدائن ، أضف إلى هذا - على سبيل التذكرة -- المطالب التي تقدم بها منذ مستهل القرن الثالث الهجري أعقاب مزعومون الأخي (المنال المان - وقدم الزيارات إلى قبره في المدائن .

وفى مقابل هذا ترى ، كما سنعوف بعد ه أن نقد هوروفنس يلوح مقنعا فى كثير من النقاط التفصيلية .

 <sup>(</sup>۱) راجع العكبرى ، في كنابي ، مجموعة بصوس ، Recueit سنة ۱۹۳۹ ، س ۹۳۰ س ۹۳۰ على ۱۹۳۹ .
 حيث يجب ، تبعا الدرآن ( ٤ : ٦٨ ) أن تقرأ : شجر ، لا سحر ، فارق : ابن تيمية ، « منهاج أهل السنة » جا س ۱۹ .

 <sup>(</sup>٧) بوسف ارازی . • تهذیب الکان» س ۱۹۷۹ از این حجر ، • الإسابة » تحت رقم ۲۷۷۹ المؤرجی ، • المخلصة » تحت المادة .

Detering (المستبدان واليس قبيلة بني فرون (أبونمبر ، ٥ ذكر أخبار إسفهان ، نشرة ديدراج potenty) ما بنداذ ، وليس قبيلة بني فرون (أبونمبر ، ٥ ذكر أخبار إسفهان ، وزادان ، ورقة مرورة بإعقاله من الحراج (منسوخة عن الماهدة التعرابة : أبو نعيم ، المكتاب السابق ، من ٢٥ ، فنس الرحن ، لحمين ابن عمد النفى الفارسي التورى ، من ٤٤ — من ٥٤) ، وكان يعيش في أرزن بالقرب من كازرون (واجع • فارسنامه ناصرى ، ج٣ من ١٤٧ ، من ٢٤٨ ، الذي يتبعل الصوفي أبا استعاقي كازروني المتوفي سنة ٢٣١ ؛ همن أوائل المسابق من يين هذه الأسرة التي طات مزدكية ) . — وفيا يتعلق بالنسبة المروحية الويد سلماني ، واجع حماني : • عالة الجملة الأسبوية الملكية ، ١٩٣٨ سنة ١٩٣٨ من ١٩٣٨ من ١٩٣٨ .

<sup>(2)</sup> ابنتان في مصر وواحدة في أصفهان متروجة ؟ ثيماً لفطن بن إبراهيم ( المتوفى سنة ٢٦١ ) الذي عرف أيضاً عن طريق وهب ه ابن حفيد " ابن سلمان . عبد الله » ، عهداً مزيقاً بالمكاتبة ( الحطيب البندادي ، ه ناريخ بغداد " حليمة القاهرة ، ج ١ ص ١٩٠٠ ؛ وفي سنة ٢٠ ه ها دعى واعظ في أسعد أباد أنه من صلب سلمان ( ه نفس الرحمن » العطيرسي النوري عن ١٤٢ ) على زعم أن سلمان تزوج أباد أنه من صلب سلمان ( ه نفس الرحمن » العطيرسي النوري عن ١٤٤ ) على زعم أن سلمان تزوج من مولاة كندية ( بثيرة ، كا في طبقات ابن سعد ، نفسرة سخاو ؟ أو صنفوة ، كا يقول الشنتري) . حلكن الأخبار القديمة ، وعليها جرى القلندرية ، تقول إن سلمان مات ليس فقط دون أن يتزوج ، بل وأيضاً وهو عار عن شهوة الجنس ( « نفس الرحمن » من ١٤٣ ) .

الخاص بالصيغة الإيرانية لتلك الأسطورة ، لكن على صورة أكثر تنويعاً وأدعى إلى القبول ؛ فالأس لم يعد يتعلق باختراع منذ البدء ، بل بتعديلات ، ليست شعو بية عنصرية ، بل دينية ذات أصل مانوى .

ولتوضّح هذا . ليس من المكن أن نعزو اختراع صورة سلمان لتأثير حضاري فارسي، في الكوفة التي لم تبدأ شوارعيا تأخذ أسما. إيرانية إلا في سنة ١٣٢ هـ لما أن غزاها جيش العباسيين الخراساني ؛ والنُورتان اللتان قام بهما الموالي في سنة ٤٣ هـ و سنة ٦٧ = بالكوفة كانتا أيضاً ذواتى طابع عربى (مجب ألا ننسى أن اللغة الفارسية لم تبعث في صورة أدبية و بفضل الشنوبية إلا في القرن الشالث) . بيد أن إسلام الحراء ، وهم حاميات فارسية (أصبحت عربية في الحيرة والين) ، في سنة ١٤ وسنة ١٧ هـ، واستيطائهم السكوفة والبصرة ( ور بما المدائن أيضاً ) وتقو يتهم بالموالى من أبناء السبايا الفارسية اللائمي أُخِذُن في عين الممر وجَاوَلاً، (من سنة ١٢ إلى سنة ١٧ ﻫـ) ، حيثًا يصبحون شبابًا ، نقول إنهؤلاً. كونوا وسطاً عجينا ، في الكوفة خصوصا ، وفي هــذا الوسط حدث غليان فـكري هو ما يسمى باسم الغنوص (٢٠)، كان نتيجة للاتصال بالإسلام الناشيء المجدّد للتوحيد الذي جاء به إبراهيم ، مثلما حدث للمسيحية الناشئة في بلاد الجليل . و إذا كان الغنوس قد ولد في المسيحية من أصول سامرية و يونانية ، فقد نشأ في الإسلام عن أصول مانوية ؛ أعني آرامية و إيرانية . وفي كلتا الحالتين لم تكن المــألة مــألة محاولة نوفيق عقلي بين فلــفة العلوم و بين اللاهوت — فذلك شيء متأخر - لكنها مسألة الإعان الحارّ بعقيدة جديدة تقوم على الخوارق من جانب وسط ذي حضارة عربقة يتأمل الكون المحسوس — تحت ضوء عقائده الجديدة — من خلال المنشور المضي، لأساطيره القديمة (٢).

(١) انثر - بلوشيه Blochet ( ﴿ الدراسات التسرقية ﴿ RSO ﴿ ٢ ) هذا اللفظ : غنوس snose الدلالة على كل المذاهب الستورة الفارسية الإسلامية ؟ لسكن الأولى تحديد مدلوله -

<sup>(</sup>٢) من ذا الذي كان في الكوفة بمنابة عدوسبنيوس أو بالنسبة إلى هذا البيتر الأول الإيساد أن ينعه التفكير إلى رشيد الحجرى الربيد أننا لا نظم عنه إلا الشيء التفكير الى رشيد الحجرى الربيد أننا لا نظم عنه إلا الشيء التفكير الى رشيد المجرى المناف النسبية ( عبد النسبية ) . والمناصر ذات الطابع الإيراني الواضح في السطورة سلمان جاءت متأخرة : الأعياد الشسبية ( يوروز عربيرجان : عند النصيرة ) ، والأيام السبيدة المشومة في الشهر الشيدي ( \* نقس الرحن \* ، من ١٣٦١) .

وليس المجال هنا مجال بيان تسكوين هذا الفنوس الإسلامي، والاعرض الدور الأسامي الذي قامت به الشيعة في هذا التكوين، أو توضيح ما أخذته السنة عنه بطريقة مستورة — من العقل الأول إلى النور المحتمدي — إنما تريد هنا أن نسجل، مع ايفانوف، هذه الحقيقة وهي أن بعضا من ملامح يزدان [ إله الخير في المانوية] ومن الإنسان الأول عند الممانوية الشرقية، قد انعكس على صورة سلمان التاريخية، في ذلك الوسط الهجين الحراء الكوفة الذين علمهم أحلا فهم العرب — من تمم وعبد القيس — كيف يفرفون سلمان و بحبونه.

#### تحليل « خبر سلحان » الخاص بإسهوم

" خبر سلمان » حدیث مفرط الطول إن قورن بنظائره مما یتصل بغیره من الصحابة ؛ وهو قدیم ، فحوالی سنة ۱۵۰ – ۱۷۰ ه کان معروفا بسبع أو ثمانی روایات مختلفة : روایة أبی إسحق السبیعی (المتوفی سنة ۱۲۷ ه ، وقد رسمزنا له بالحرف : ۱) و إسماعیل السّدتی (المتوفی سنة ۱۲۷ – ورمزه : ۰) و عبید المسكتیب (المتوفی سنة ۱۲۷ – ورمزه : ۰) و عبید المسكتیب (المتوفی سنة ۱۲۷ – ورمزه : ۰) و وبد الملک المشعمی (المتوفی سنة ۱۵۰ – ۱۷۸ – ورمزه ه ) ، و وبدا للماک المشعمی (المتوفی سنة ۱۵۰ – ۱۷۸ – ورمزه ه ) ، وسیار المَدّزی (المتوفی سنة ۱۹۹ س – ورمزه ر ) ، و علی بن مَهز یار (المتوفی سنة ۱۹۹ س – ورمزه ر ) ، و علی بن مَهز یار (المتوفی سنة ۱۹۰ س – ورمزه ر ) ، و علی بن مَهز یار (المتوفی سنة ۱۹۰ س – ورمزه ر ) ، و وبد ر مرزه ر ) .

سلمان أصله من فارس من أسرة نبيلة من أساورة فارس (١، س) (٢٠ أو من دهاقين حجى بالقرب من إصفهان (ح، و، و) 1 ولد في رامهُرْ مَزْ (في قول عوف الأعرابي المثوفي سنة ١٤٦ هـ) (٢٠ أو في أرزن قرب كازرون ، ونشأ على دين المزدكيسة (١٠ باسم مايه بن بودخشان (في قول ابن منده) (٥) أو روز به ابن مَرْ زُبان (٢٠ – تم اعتنق المسيحية بعد رحلة أو زيارة أو صيد (مع أحد الأمراء : س) ، سمع في أثنائها إما ترانيل في إحدى الكنائس

<sup>(</sup>۱) ۱. حافظ الأصفهائي و وقارتم ۱۷ (الرواية أسلية ؟) (وابن سعد جه ق ۱ س ۸ ۵ (موسّعة ؟ ترجة هيوار ، ترجة هيوار ، الطبرى ، تضير الترآن ، ج ۱ س ٢٤٤ ؟ ترجة هيوار ، ق ۱ ص ٥ ص ٩ ص ؟ ج . أبو نصيم ، « ذكر أخبار إسفهان » ، نشرة ديدر نج ، « و المزى ١ الموضع المذكور ص ١ ٩ . الحطيب البغنادى ، تاريخ بغداد ، ج ١ ص ١٦٤ ص ١٦٩ ؟ اختلاف في الرواية عند الحمين الطبرسي النورى ، « نشي الرحق » ص ١٦ ؟ ترجة هيوار ق ١ ص ٣ ص ٨ ص الرواية عند الحمين الطبرسي النورى ، « نشي الرحق » ص ١٦ ؟ ترجة هيوار ق ١ ص ٣ ص ٨ ص ٨ . « دواه ابن مند» ، وورد في ، نفس الرحن » ص ٢٠ ؟ ترجة وورد في ، أبو نهم ، « د كر أخبار أصفهان » ، « ص ١ ه ، والمزى ، الموضيع المذكور ص د د ، مقتبات ورادة في ابن بايويه « النبية » ٣ ص ٢٠ .

<sup>(</sup>۲) أساورة سابور (الطبری ج ۱ س ۱۷۷۹) .

<sup>(</sup>٣) جافظ الإصفهاني : ﴿ رَسِيرِ الأسلاف ﴾ تخطوطة باريس برقم ٢٠١٧ ورقة ٧٠ ب – ١٧٧

<sup>(</sup>٤) أوكان موحداً منذ ميلاده بمجزة إلهية (تورننج Thorning من ٨٦).

<sup>(</sup>٥) الزاي : الموضع المذكور .

 <sup>(</sup>٦) عند النصيرية ؟ وابن بأبويه يذكر هذا الام ( ٥ صباح الحير ٥ ؟ ٥ ماهيه ٥ = ٥ شهراً صعيداً ٥ ).

أو مواعظ راهب في كهف<sup>(١)</sup>، فأعجب بها . وعزم على أن يحيا حياة ديرانية ، وأن يمتنع عن اللحوم التي يذبحها المزدكية (٢٠ (أو التي تذبح بعد تعذيبها ، ح ) وعن الخر – فهاجر وتنقل من مدينة إلى مدينة نازلاً عند شيوخ الز🎟 . وهذه المدن هي إما : مدينة مجهولة وحمص والقدس(١) ، أو : دمشق والموصل ونصيبين وغمّورية (٥٠٤) ، أو ؛ أنطأكية والإسكندرية (ز). ثم غادر المدينة الأخيرة لما أن علم بقرب ظهور نبي ٥ في أرض تيا. » (١). بيد أن أدلاً،ه في الطريق وكانوا من الأعراب (١؛ ويُعددهم ١ و ء فيقولان إنهم من بني كلب ) خانوه و باعوه عبداً ، إما في وادي القرى أولاً ﴿ إِلَى مِهودي : ﴿ ﴾ أو من بعد في يثرب (قبل أو بعد السنة الأولى للمجرة) إلى يهودي من بني قريظة (عثمان بن الأشهل)<sup>(٣)</sup>أو إلى امرأة (بعد هذا البهودي) من قبيلة جَهَيْنة ( = ) أو سُلَّج ( ح ) أو من الأنصار (خالصة ، ابنة أحد أحلاف بني نجار) ، قام بحراسة أعنابها (٤٠). فلما سمع بمحمد ذهب إليه ، إما في مكة : دلَّته امرأة مجوز من أصفيان ( أو في قباء (قرب المدينة ) . فتمرَّف فيه العلامات الشخصية الثلاث التي كان يبحث عنها : رفضه الصدقة لنفسه (كان لا يستخدم لمأكله الخاص ما 'يتَصدق به لغذاء جماعته) ، قبول الهدايا الشخصية لمأ كله الخاص ، ووجود خانم النبوة عليه ، وهو قطعة لحم ماتنة على غُضَروف الكتف الأبمن -- وتنتهى هـــذه الرواية بالمسكاتبة : أَعْتِق سلمان نظير غرس ثلثمائة وَدِيَّة من النخل لسيده وأر بعين أوقية من الذهب ؟ واشترك في دفع هذه الفدية إخوانه في الدين الجديد ( قدم منها سعد بن عبادة ٣٠ ودية ) .

فإذا قارنا روايات هذا الخبر السبع هذه وجدنا أن بعض التمديلات الجفيفة ، البارعة ، تكنى لتبديل بعض الأخبار ، مع بقاء الإطار العام سلياً في مجموعــــه ؛ – فسرد

 <sup>(</sup>١) لم بذكر هنا لفظ ، فارقليط ، : وهذه صياغة قديمة جديرة بالنجبل ، وأكل أستاذه
 الأول الصدقة سرأ بذكرنا بتورميدا Turmeda .

 <sup>(</sup>۲) يدهش هيوار من هذه الواقعة ، ولكنه ينسى بهذا أن الإسلام فدوضع هذه الفاعدة ، وبول
 المهم يذكر ذلك ، منذ دخوله البحرين (أبو يوسف ، د الحراج » ، ترجة ناينان Faguaz ، ص ۱۹۸ — من ۲۰۰ ، د طبقات ، ابن سعد ج ۱ ق ۲ من ۱۹ س ۸) .

<sup>(</sup>٣) أبو تميم : ٥ ذكر أخبار أسقهان ، من ٥٠٠

 <sup>(</sup>٤) السكازروني (المتوقى سنة ٧٥٨ ، ورد قى د المنتنى » : أورده د نفس الرحن د ٢٣) ا تورنتج ، ٧٨ ؛ والحصيبي يقول عنها إنها يهودية طمونة ، د نفس الرحمن » ص ٢٣ .

<sup>(</sup>ە) أورنديم ١٧٧.

مشايخ سلمان في الزهد (وعددهم بزيد من ثلاثة إلى عشرة) قصد به تارة إلى أن يكون بمثابة تربيب تصاعدي بغضى بسلمان إلى أن يكون على انصال مباشر بوسي المسيح أو بالمسيح نفسه (في تجليه له في المدينة) — وطوراً إلى مل الفترة (من ٢٥٠ إلى ٥٠٠ منة) ما بين المسيح ومحمد ، مما يجعل من سلمان معمراً معاصراً لكليهما ، وإذا كان قد حدث حقاً أن أحد الأرقاء (رقيق ؛ أوقني) (١) ، قدم إلى النبي هدية ، فإنها إما أن تكون نتيجة بيع خطب محتطب أو دراهم مقتصدة أو تمر ملتقط ، وسألة نجاة روح آخر مشايخ سلمان من الزهاد قد أبدى النسدي والخشمي وأبهما فيها بالإيجاب ، بين أجاب عنها السبيمي سلماً (١) . والمنصر المشترك الوحيد الذي بقي كما هو في كل الزوايات ( بغض النظر عن مسألة خاتم النبوة ) ، هو التعارض بين المدية والصدقة ، وهو تعارض شائق لقدمه ، وفضار عن هذا النبوة ) ، هو التعارض بين المدية والصدقة . وهو تعارض شائق لقدمه ، وفضار عن هذا فلاله ليس شيئاً آخر غير صورة أولية للإعتراضات الخاصة بالزهد مما وجهه أبو ذر [اليفاري] ضد عيان ؛ وعلى كل حال فيذا التعارض يجهل المني « المقاري » الذي كانت الكلمة هد عيان ؛ وعلى كل حال فيذا التعارض يجهل المني « المقاري » الذي كانت الكلمة هد صدقة » قد انتخذته فعالاً أيام عيان وفي الدعاوي التي أثيرت بين آل على (٢٠) : مما ضايق كشيراً من الشراح الشيعة (٢٠) .

و بعد إعتنق سلمان ، كيف أمكن ضمة ، وهو غير عربي ، إلى الجماعة الناشئة في المدينة ؟ ما دام قد أعتقته جاعة ، فكان يجب أن يكون مُمْتَقَاً لجبع الذين ساهموا في هذا العمل ؛ ومع هذا فقد عرف فيا بعد على أنه مُمُتَق شخصي (\*) للنبي . وحلاً لهذه الصعوبة ،

. 4 : 61: 47

<sup>(</sup>١) ﴿ تَشَى الرَّحِينَ ﴿ ١٧ ؛ ٢٢ .

<sup>(</sup>۲) المدية (وخصوصاً الني،) شيء نبيل ، أما الصدقة فضي، دني، . ثم إن اللفظ ، صدقة ، قد اتخذ المعنى غير السي، وهو ، وأس مال عقارى للا سرة ، . والصدقة المشركة لآل على قد أثارت كشراً من المنازعات والقضايا في سنة ، ٩ هـ ( ابن عما كرج ، ص ٢٠٠ ) و سنة ١٠٠ هـ ( الطبرى عن سنة ١٠٠ و راجع الكشي من ١٠٠ ؛ لاماني Lammers : « فاطمة ، ١٠٠ هـ ( الطبرى عن سنة و ص ١٠٠ تعليق ؛ و من ١٠٠ تعليق ؛ و من ١٠٠ تعليق ؛ منذ القرن الثالث ، أنشلا عما حدث بالنمية إلى قدك ؛ وكان لدخل آل على ، منذ القرن الثالث ، أربعة موارد ؛ ٧ حيطان (بماتين) بالمدينة (وتف أهلى) ، ٤ إقطاعات (ياقوت ، معجم البلدان ، ج ٣ س ١٠٠ م ع ٢٠٠ ؛ والمعطاء من يبت المال ، والهبات التي يقوم عليه الصيارفة (وأنا بسبيل تحضير مبحث في هذا) . ها السكايني : « السكاني ، من ١٠٠ ك من ١٠٠ ؟ ه نفس الرحمن ، من ١٠٠ ك وارن السورة رقم راجم أيضاً كياني ، ج ٥ ص ٢٠٠ ؟ ابن طاوس ، « الطرائف » من ٢٠ . وقارن السورة رقم راجم أيضاً كياني ، ج ٥ ص ٢٠٨ ؟ ابن طاوس ، « الطرائف » من ٢٠ . وقارن السورة رقم

<sup>(</sup>٤) فيما يتصل دبالولاء، راجع لامانس: « معاوية ؛ Moasria ، ج ١ ص٢٥٦ – ص٢٥٧ ، د الاستيماب لا ج٢٠ ص ٢٥٦ .

جِعلوه يشارك بالمدينة في عملية والمؤاخاة» التي أُوخِي فيها — قبل بدر — بين المهاجرين، واحداً بعد واحد، وبين مضيفيهم من الأنصار . فلمن صار « أَخَاً » ؟

اختار الأنصار (٦) ، وقى كاتنا الحالتين يكون سلمان قد غذ من بين الهاجرين ويكون قد اختار الأنصار في مكة قبل السنة الأولى للهجرة ، اللهم إلا إذا كان للفظ «مهاجر» ها هنا ، عرف الرسول في مكة قبل السنة الأولى للهجرة ، اللهم إلا إذا كان للفظ «مهاجر» ها هنا ، بالنسبة إلى هذا الأجنبي ، المعنى المروف في جنوب الجزيرة : « من صار من أهل المدن » (هنا ، هجر = مدنية ؛ — ولا أجرؤ على التفكير هنا في الكنمة السريانية : مَهْجَر = متخذ للإسلام (٣) — )؟

لأحد المهاجرين: أبى ذر الغفارى<sup>(1)</sup> أو مِثَداد حليف بنى زهرة<sup>(0)</sup> ؟ وعلى هذا يكون سلمان قد وضع فى نطاق قبيلة جهينة بالمدينة ، وقد كان فيها عبداً .

وهذا الاختلاف لا يقتضى بالضرورة ، كا ظن هورونتس ، أن سلمان لم يشترك فى عملية المؤاخاة ؛ فالزُّهْرى الذى يشايعه هورونتس هنا فى هذه المسألة ، كان عاملا مأجوراً للأمويين ، وكان يهمه أن يضع من قيمة شاهد يمجده الثائرون من الشيمة ، وذلك يتأخير تاريخ إسلامه إلى ما بعد موقعة بدر ، وإطالة وقت إعتاقه بحيث بدخله مباشرة ضمن الجاعة على أنه مُمْتَق للنبي ، وذلك في صنة = هر ية .

#### حديث « سلحان منا أهل البيث »

تقوم فكرة وثاقة صلة سلمان بالنبي وأهل بيته — إبان حياة سلمان — على هــــذا الحديث : « سلمانُ مِنّا أهل البيت » (٢٠) ، إلى جانب بعض حكايات لبست بذات أهمية .

<sup>(</sup>١) رأى أهل السنة (البخارى) ، = طبقات > ابن سمد بد ؛ ق ١ س ١٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن عيبنة ( ٥ طبقات ٥ ابن سمد ج ٤ ق ١ س ٦٠) .

 <sup>(</sup>٣) حرفياً : « صار ابن هاجر » : ق . ناو : العرب المسيحيون سنة ١٩٣٢ ص ١٣٩ —
 بن ٢٠٢ ـ Les arabes chrétiens ١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) رأى كتب البافرية ، ورأى السكليني .

 <sup>(</sup>a) رأى النازة والإسماعيلية ( « نفس الرحق » ، ٨٦ ) .

 <sup>(</sup>٦) أحل البيت في سورة ٣٦ : آية ٣٣ = ژوجات الرسول ( لامانس ، ه فاطمة ، ٩٩ ) ؟
 لكن في التصلية ، آل ٢٠ أحل = ذرية ؟ وقيا يختس بالصدقة التي كانوا يعيشون منها ، أهل البيت = مالة من الأفراد تقريباً : الزوجات والعبيد ، ولكن أيضا آله ومواليه المحرّ رين .

وهذا الحديث يرويه المحدثون من أهل السنة على أن الرسول نطق به سنة \* ه أثناء غزوة الحديث يو وذلك أن الرسول قد أنهى المناف فين الهاجرين والأنصار ، وقد تنازعوا سلمان ، بأن ألحقه بمواليه الشخصيين ( ومعنى هذا أنه لم يكن بعد عولى له ؟ ) . والحديث يقوم على رواية واحدة لراو من المدينة هو كثير بن عبد الله بن عرو بن عوف اليشكرى ( توف سنة ٨٠ هـ) ولم يعترف به ( \* ويقال ٥ ) ابن هشام والواقدى بوضوح (١ . والمناسبة التى أنى بها ابن كثير غير كافية ، فهى تعلّق متخيّلة التخفيف من معنى هذه الكلمة المشهورة . والحق أننا لو عنينا مجمع الاقتباسات الأقدم عهداً ، لشاهدنا أن هذه الكلمة مأخوذة عن عبارة مسهبة تلخص شمائل سلمان في أر بعة فروع ، وهي عبارة لا يمكن أن تكون قد قبلت إلا بعد موت سلمان ، ووضعت على لسان أحد الأعمة ، على أو باقر . وها هي ذي : قبلت إلا بعد موت سلمان ، ووضعت على لسان أحد الأعمة ، على أو باقر . وها هي ذي : (١) سلمان ه امرؤ منا و إلينا أهل البيت ، (٢) ومن لكم بمثل لفان الحكم افي ( وفي روايات نادرة يستبدل بها : ( ٣ ) وكان بحراً لا ينزف ولا يدرك ما عنده ) ؛ (٣) علم المؤلول والعلم الآخر ( في بعض الروايات : أدرك علم الأولين والآخرين )

( ويوجد بدلا منها أحيانًا : (٣) أدرك علم الأول وعلم الآخر — أو (٣) وقرأ الكتاب الأول والكتاب الآخر ؛ (٤) والجنة تشتاق إليه كل يوم خس مرات ٥<sup>(٢)</sup>. والحديث له هنا تمام معناه وقوته : فالمسألة هنا مسألة تقويم ما فعله سلمان ، بنوع من

والحديث له هنا عام معناه وقوله ؛ فللساله هنا مساله تقويم ما فلمه شعال ا بنوع من النبني ، الشخصي لا الفَّبَلي ، أو بالأحرى بنوع من التنصيب والتولية ، ونعنى بما فعله ماكتبه من توجيهات مذهبية أو تنبؤات منسوبة إليه ، أو أقوال شفوية تتعلق بالتفسير ، والحديث على هذه الصورة الرّكية (ويجب ألا نظن أن الصورة الأبسط لعبارة ما هي الأحق بأن تكون الأقدم ) — نجده عند دهاق بن مزاح الهلالي (المتوفي سنة ١٠٥هـ: ١٠١٦) (٢٠ وعند أبي حرب ١١ ابن القاضي أبي الأسود الدؤلي ( بنفس المقدار ) وكذلك عند ابن جريج ( المتوفي سنة ١٥٠هـ وأبي البَخْتَرَى : ١٠٠١ - ٢٠٠٠) . هذا فضلاً عن الشيعة : المتداين :

<sup>(</sup>١) ابن هشام ، ذكره السهيلي ، ج ٢ ص ١٩١ ؟ د نفس الرحمن ٢ . ٣٠٠ -

 <sup>(</sup>٣) أضيف هنا (٤) ، وهو لا يوجد إلا في دسياحت ناسه، لأوليا شلبي (أورده تورشج ، ٨٧)
 لأن ١ + ٢ + ٤ = النص التقليدي أمينغ النقابات .

<sup>(</sup>٣) أورده الدهاق عن أزال بن صبره الحائل ( المزى ، الموضع المذكور ؟ قبل أبي حرب ) .

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ج٤ ق ١ س ٢٦ ؟ حافظ الأسفهاني ، ورقة رَّقم ٧٧ ١ .

زرارة (المتوفي سنة ١٤٨ : ٣ + ٢ - ٢ ، وفي صورة مشروحة عند الخثميني المثوفي سنة ١٨٠)، وحريز (٣) وابراهيم الثقني (المثوني سنة ٢٨٣ ، كما ورد في كتاب « الغارات » : ٢+١)؛ والمنطرفين : المفضل (المتوق سنة ٢٠١٧٠ ٢٠) والبرق (المثوق سنة ٢١٠ ، ٢ + ٢ + ٢). وهم يذَكرون جميعاً أنهم نقاوه عن أصبغ (١+٣٠٣) والحارث (١+٣+١). وكل اختلاف في الروايات هنــا مصبوغ بغرض خاص ذي مدنول مذهبي . — فمثلا : (٣) « العلم الأول والآخر » = للمن + للمنتقبل - ، أو تنزيل + تأويل ، ولكن «علم الأوائل والأواخر » = الأخطاء القديمة ( الإسرائيلية ) والأمثال المحمدّية ، – « علم الأول والآخر » = علم محمد وعلى ( المعنى السيني ) في رأى حريز والمفضل . -- (٣ ) « بحر لا ينفد » يشرحها الفضل تبعاً للآية ٣٦ من سورة « لقان » بما يوحى بأن سلمان يهيمن على سبعة نقباء ، بدلاً من أن يكون أحدهم . — وتبعاً لمفيد ( ٣ + ١ + ٢ ) يضم البرق في النهاية مكان الإشارة إلى لفان شرحاً بحتمل أن يكون خَطَّابياً ( ٣ : « سلسل عنج الحكمة ويؤتى البرهان »(٢) ) . وهذه الوفرة التي ظهرت منذ مستهل القرن الثاني تدل على أن هذه المبارة الكاملة لا يمكن أن تكون متأخرة عن السنوات ٥١ — ٦٠ للهجرة . وما دام ملمان قد جُمِل أحد « أهل البيت » بوصفه مولى ، فقد قيل إن اسمه مذكور من بينهم في ديوان المطاء أيام عمر ، فسجّل على أنه يتناول من ٤٠٠٠ إلى ٢٠٠٠ درهم<sup>(٣)</sup>، وهو رقم استثنائي ، لأن سلمان لم يشهد موقعة بدر ، ولهذا فإن لهوروفتس الحق في تجريح هذه الحجة الزائفة.

يبد أن كتب الفِرَق نقدم لنا ، بطريقة مستقلة ، إدعاء غريباً . فمنذسنة ١٣٨ = أخذت الصيغة « أنت منّا أهل البيت » التي تعبّر عن تبنى النبي لسلمان ، قيمة دينية لا شك فيها بدليل أن المطالِب بالخلافة العباسي ، ابراهيم ، قد استخدمها بجد : حينا خَوَّل أبا مسلم [ الخراساني ] الشهور (مولاه منذ سنة ١٣٤) فوق كل طبقات عمّاله ، تنويضاً كاملاً في

<sup>(</sup>۱) السكتي ، ٨ ، ١١ ؟ «نفس الرحن» ، ٢٤ ، ٢٥ (راجع الاستراباذي ، ٩٤ – ٩٥) ،

<sup>(</sup>٣) كُلَّة قَالِمًا النَّبِي : ﴿ نَفَسَ الرَّحِنْ ﴾ ﴿ ٥ ﴾ ﴿ ٥ ﴾ ٣٠ ؛ ﴿ السَّلَّ ﴿ جِعَلَوْ المَّاهِ ۗ

<sup>(</sup>٣) في قول الحَمَّنَ البِسري (كُذَا ؛ ) ، من طريق هشام بن حيان ( وطُبِقاتُهُ ابنَ سعد ، ج ؛ ق ١ س ٢٢ ) .

كل سلطاته الشخصية (۱) ؛ كيا يشعل باسمه الثورة المطالبة بالخلافة في خراسان ، في يوم الفطر (فطر = نطق = انقضاء الكوت والسر ، عند أهل السر والحقيقة) . وهذا التغويض هو الذي خول لأبي مسلم من بعد بالمطالبة ، لا بالإمامة ، ولكن يدور « السّين » (۲) . — وهذا الدور العالى ، دور السين ، أي دور النقيب الموحى إليه ، هو الذي إدعاه أبو الخطاب — وكان لقبه في البده « مولى بني هاشم » (۲) — في سنة ۱۳۸ ه بالكوفة ، قائلاً إن الإمام سمعفر اعترف له به ، متخذاً صيغة أخرى — مُدّشّنة له — غنوصية ، بُرْعَم أن محداً استخدمها متحدثاً عن سلمان (۱) وقد أنكر الخطّابية أن يكون آل على قد قدر لهم قدراً سابقاً أن يكونوا أثنة بمجرد كونهم من نسله ، وقالوا إن الاختيار الإلهي بالتبني الروحي هو وحده المشير، وعلى هذا لقبوا سلمان ، لا بلقب « عبّدي » و إنما بلقب « ابن الإسلام » (۵) ، كا لقبوا خليفته أبا الخطاب بلقب : « أبو إسماعيل » (۲) .

وبدون أن نتخذ الفرض الذي قال به أحد أغا أوغلى خاصًا بالجاعة السرية المعارضة لأهل السنة التي يقال إن سلمان كوانها من بعض الفرس الذين اعتنقوا الإسلام — وهي نظرية في تماثل مع نظرية سيف (وقد أخذها فريد ليندر وأحد أمين) وتتصل بالمؤامرة ضد أهل السنة التي دبرها ابن سبأ ه أحد اليهود اليمنيين — يجب أن نصر بالله منذ نهاية القرن الأول كانت لتلك العبارة الخاصة بسلمان («سلمان منا أهل البيت »)(٢) قيمة دينية لدى المتآمرين الشيعة ، عمني أنها نفترض مشاركة سلمان في الوحى المنزل على النبي ، وهي

 <sup>(</sup>۱) الطبری چ۲ س ۱۹۳۹ ، (فارن س ۱۹۱۹ ، وتحت سنة ۱۹۲۹ ) ؛ المفریزی ، والنزاع ، ،
 س ۵۰ ، قارن السكتي ، ۱۳۹ ، الفاضي نجان ، و الدعائم ، چ۲ س ۲۱۰ ، و ۱۶۶ ثبنا لمرفة الشهرق ، WZKM چ م ۲۲۲ س ۵ .

<sup>(</sup>۲) أنظر بعد ص ۳۹.

 <sup>(</sup>٣) الشمى د ميزان الاعتدال ، ج ٢ س ١٥ س ١ - ١ وفي لهاية الصفحة .

<sup>(</sup>٤) أظرُ بعد اللجق رقم ١ .

 <sup>(</sup>٥) النوبخي : و فرق الثيمة ، ٣٩ ؟ إن منده (أورده الزي) ؟ و نفس الرحن ٩ ، ٣٣ .
 (۵ال لهجبريل : ٩ أنت منا ٩ ) . راجع سورة ٩ : آبة ٢٩ .

 <sup>(</sup>٦) قارن س ٢٧ تعليق رقم ٣ ؟ هذا ه أبو ٥ يقصديه ٥ أبو ٥ الإمام السابع ٥ اسماعيل بن جعفر
 ( القداد ، أورده المسكنمي من ٢٠٨ ) . وعلى المسكس تجد ابن القداح ٥ سيتبناه ٥ إبن اسماعيل .

 <sup>(</sup>٧) فسر ابن العربي هذه الصيفة تنسيراً يقوم على التقدير السابق من الله لهذا الأسر ( «الفتوحات »
 ف ٢٩ ، ج ١ من ٢١٩ ) : غفيرت ذاوب سلمان مقدماً .

قيمة لا تزال محتفظة بها حتى اليوم لمدى الإسماعيلية والنقابات الحرفية : فيها ربط وثبق بين سلمان و بين النبي في وقت نزول القرآن .

#### العبارة + كردير و شكردير »

هذه عبارة تُعزَى إلى سلمان ، نسبتها إليه الأحاديث الزيدية والأحاديث الإمامية والإجماعيلية مماً ، وهي لهذا سابقة في ظهورها على السنوات ١١٣ — ١٢١ هـ . ذلك أن سلمان - فيا يروون - لما رأى أن القوم تسرّعوا في انتخاب أبي بكر في بَيْعة السقيفة ، فال متأسفاً - في شيء من التحفظ الزيدي - أمام شهود : « عملتم وما علتم » ( بالفارسية ؛ كرديد و نكرديد) ، وهي كلة كثيرة الغموص . فيل كانت الصيفة الأصلية لهذه العبارة فارسية ؟ من غير الواضح أن يكون سلمان قد استعاد في المدينة وفي سنة ١٦ ه لغته الأصلية كيا يُر عي إليه سمع جمع من العرب ، بينا نجد من المقبول أن يكون الحراء من الشيعة في البصرة أو الكوفة بعد هذا بعشر بن سنة قد أشاعوا هذه العبارة في صيفتها الفارسية .

والواقع أنها تظهر أولا على صورة قديمة ( فصيحة أو عامية ) عند أحد البصر بين وهو أبو عران عبد الملك بن حبيب الأزدى الجوني (المتوفي سنة ٢١٥ هـ ؛ في البلاذري) (اكتوبي سنة ٢١٥ هـ ؛ في البلاذري) (اكتوبي سنة ٢١٥ هـ ؛ في البلاذري) (اكتوبي سنة ٢١٥ هـ ؛ في البلاذري) (المتوبي المتوبي سنة ٢١٥ هـ ؛ في البلاذري) (المتوبي من الرقت تقريباً تراها في صيغة عربية « أصبتم وأخطأتم » في مصدر بن زيدبين من اللطيف أنهما أوجا فيها زيادات متباينة : حبيب بن أبي ثابت في مصدر بن زيدبين من اللطيف أنهما أوجا فيها زيادات متباينة : حبيب بن أبي ثابت ألمتوفي سنة ٢٦٧ : أصبتم ذا السن منكم ولكنكم أخطأتم أهل بيت نبيكم) وجر بر بن المنيرة ( وهو غير معروف ، ولكن فضّله محد بن قدامة الجوهري المتوفي سنة ٢٦٧ ) وجر بر بن المنيرة ( وهو غير معروف ، ولكن فضّله محد بن قدامة الجوهري المتوفي سنة ٢٣٧ في كتابه « السقيفة » ) : أصبتم الخيرة وأخطأتم المدن (٢٠٠).

 <sup>(</sup>۱) البادذری : « الأنساب » ، عطوطة باریس رقم۲۰۱۵ ، ورقة ۳۸۷ س . فارن « أخر أشاذ »
 بدلا من « غرشید » أورده رثر ، فی النسیسة إلی نصرته لكتاب « الفرق « النوبخی ، س ۹ س ۱۰ را باول كروس ) ؛ والصینة الزدوجة راوندی وربوندی .

 <sup>(</sup>۲) قطبقات ٤ ابن سمد ج ٦ س ٣٠٣ ٪ ابن أبى الحديد ، ٥ شرح نهج البلاغة ، چ ١ س ١٣٢
 س ٩ من أسفل ، وقارن ذلك يما ورد فى س ١٣١ س ٣ من أسفل من الكتاب نف ، ج ٢ س ١٧
 و ج ٤ س ٢٢٥ .

ولنلاحظ أن حبيباً هذا قد نقل إلى سيف روايات رجلين من الحراء مما ماهان وسفيان .

ثم نجدها من بعد عند الإمامية الذين أقرّوا بها - ولعل ذلك لأسياب من المجادلات والمناظرات الزيدية - منذ أبان بن تغلب إللتوفى سنة ١٤١) على الصورة الفارسية الفصيحة (مثل الإسماعيلية) : «كريد و نكرديد» (بالعربية : « فعلتم ولم تفعلوا = أسلم وما أسلم ») (١٠)؛ وهم بحوّلون معناها بلطف وقتاً لتأويل (سجّله «الشافى» للسيد المرتضى) (٢٠) يرجع إلى منحولين قديمين جداً ها « خطبة » سلمان و « السكتاب » النسوب إلى شكّتم بن يرجع إلى منحولين بهذا الصيغة العربية القديمة (الزيدية): « أصبتم وأخطأتم » ، (أى أنكم أنهم من أمل بنى إسرائيل الذين الروا على هارون (١٠) وحِدْتُم عن المثل الأعلى ، وهو أمر نبيكم بأن منعنم الإمامة من أهل بيته ) .

أما الشروح الزيدية ، وهي أدعى إلى القبول ، فتقول : شرح جرير ( وهو أقرب أن يكون جارودياً ) و المستم الخيرة وأخطأتم المدن » . وشرح حبيب ( وهو أقرب إلى البُغْرية ) و الصبتم ذا لسن منكم وأخطأتم أهل بيت نبيكم » . وهذه السبارة التي استخدمتها الزيدية يجب أن تكون أقدم الأنها متبوعة ، عند الجوني وحبيب والمرتضى ، بفكرة عن البركة ذات أصل شعبى : « لو وليتموها عليًا الأكلتم من فوقكم ومن تحت أقدامكم » (م).

ولتلاحظ أن المبارة <sup>CD</sup>لا تدل على أن سلمان قد احتج علناً في سنة ١١ هـ، وأنه حلق

<sup>(</sup>١) الطبرسي ، « الاحتجاج » ، ٢٤ ؛ ه نفس الرحمي » ، ١٤٩ .

<sup>(</sup>٧) الطبرسي ، الكتاب نفسه ، ص ٤٤ ، ٥ نفس الرحمن به ص ١٤٩ - ص - ١٠٠ .

<sup>(</sup>٣) المكتمى ، من ١٤ من ١٠ ؛ الطبرسي ، الكتاب نفسه ١٩ ، ٢٠ ؛ السيد الأمثلي ، ه المكتكول ، (٣ ؛ السيد الأمثلي ، المكتكول ، ( « المسل المرحن ، من ١٤٩ ) ؛ شهاب الدين شاء الإسماعيلي ، نصر المثانوف ( « الرسانة من ٤٩ ) .

 <sup>(1)</sup> تطبيق للآية ٣٠ من السورة ٢٠ على على ٠.

 <sup>(</sup>٥) الطبرسي ، و الاحتجاج ٩ س ٦٣ .

<sup>(</sup>٦) أوردهادى ساسى ( ٥ آلدروز ٢ ج ٢ ، ٢ ٤ ٢ ) De Sacy ( ترجة المقدسى ، «البد، ٤ ج ه ص ٢٠١ ) خطأ . وبعض الكلمات الفارسية الأخرى مثل بحير ( السبيعى ) ، خداب ( النهدى ) جرج آمد ( تابت ) يبدو أنها صادرة عن نفس الوسط فى الحراء والدروز يقسبون إلى سلمان هذه العبارة ه كر ديوا يكر ديدا وحق مكيزه بتريما (ميره بيردى ) . تفسيرها بالعربية : عام ( كذا ) فعلم حتى علم صاحب الأمى ونشبتم بأوليائه وادعيتم ما لبس لكم بحق » ( « رساة التتربه إلى جاعة الوحدين » ؟ راجع البهاه العاملي : « الكشكول » ( أورده النوري « نفس الرحق » ص ١٤٩٠ ) .

رأسه وانتضى سبقه ( وهو قول الإمامية ) ؛ ولكنها تدل — على خلاف ما يقوله هورؤفنس — على أنه قبل اليعقوبي بقرن ونصف كانت الروايات العراقية تؤكد أن سلمان قد أثار مشكلة الإمامية الشرعية أثناء انتخاب أبي بكر . ولعل هذا جرى في دائرة صغيرة جداً ا وسكوت المصادر عن ذكر هذا لا يدل على شيء ؛ فالمعاصرون لا يعلمون عن شئون الدولة إلا ما تقدمه لهم البيانات الرسمية المعرّفة ، ولا بد من انتظار نشر التصر يحات الشخصية للشهود فيا بعد ، حتى تنيسر معرفة الحقيقة .

### وفاة سلحاد بالمدائن أ دعوى نجيتُ العراق حليقاً لِنَى عبد الفيسى

نقل ابن عبد البر (المتوفى منة ٢٦٥هـ) عن الشّغبي (المتوفى سنة ٢٠٠هـ) الخبر التالى:

« توفى سلمان فى غُلَيَّة لأبى قرة الكندى بالمدائن ه (١٠) . وهذا التفصيل الدقيق يمكن أن يكون سيحاً. وقد خلّف لنا أبو قرة الكندى ، قاضى الكوفة سنة ١٧هـ، عن طريق ابن عمو (وكان لا يزال حياً سنة ٨٣هـ) طائفة من الأخبار عن سلمان تكوّن أم مصدر كندى (قبل زادهان) ، ويدعى رواية آل أبى قرة (٢٠) .

وعلى كل حال فقد أقيم قبر سلمان في المدائن منذ أن سمحت أول هدنة تلت الاضطهاد الذي عاناه الشيعة ، وهي التي مضت مدتها بين سنة ٤-٢ وسنة ٢٣٢ هـ ، بأن يقيموا قبوراً لملي والحسين . ذكر ذلك ابن شببة السدوسي (المتوفي سنة ٢٦٦ هـ) (٢) من الزيدية . وذكره أيضاً المقدسي في القرن الرابع ؛ وزاره الخطيب [ البقدادي ] وياقوت (١٠ . ونحن حتى الآن بإزاء طائفتين من الزوار ، بعض النقابات السنية في بنداد (الحلاقين والماشطين والحبقامين والجراحين ) بأتون سنوياً في النصف من شعبان ( منذ القرن السابع ) — ثم أفراد من الشيعة بأتون في أوقات مختلفة في عودتهم من النجف وكر بلاه (٥٠ . وكانت المدائن لا تزال في القرن السابع قرية من الفلاحين لا يسكنها إلا شيعة متحسون ( لم يكن يسمح للنساء بالخروج إلا بعد مغيب الشمس) (١٠ . وكذلك كان شأنها في القرن الرابع لما كانت هذه بالخروج إلا بعد مغيب الشمس) (١٠ . وكذلك كان شأنها في القرن الرابع لما كانت هذه المدينة مركز الإسحاقية ، إحدى الفرق المفالية (٢٠ . بل وأيضاً قبل ذلك في القرن الثاني ه لأن

<sup>(</sup>۱) والاستيماب ه (على مامتى و الإصابة » لائي حجر) ج ٣ س٣٦ ؛ تارن الجاحظ ، و البيان والنهين ۽ ج ١ س ١١ س ١٣ .

<sup>(</sup>٢) اې حنيل ج ٥ ص ٣٤٣.

 <sup>(</sup>۳) • تاریخ بنداد ، الخطیب البندادی ، ج ۱۱ می ۱۹۲ ، ۳۷۶ ؛ خزانة السکتب الجنرافیة العربیة BOA بإشراف دی خوبه ج ۷ می ۳۲۹ .

<sup>(1)</sup> الملدسي . ١٣٠٠ تاريخ بنداد ج 1 ص ١٦٢ ؟ ياقوت : ٥ معجم البلدن ، ج ٦ ص ٤٤٧

 <sup>(</sup>٥) سار وهر تسفل ، د رحلة أثرية في منطقة الفرات والدجلة ، ج ٢ ص اده .

 <sup>(</sup>٦) القزوين : « مجائب المخاوفات ٥ ج ٢ من ٣٠٣ - من ٣٠٣ ٥ ا ه نفس الرحمن ٥ ١٩٤٠
 ( بحسب مختصر باكوى ) .

<sup>(</sup>٧) ه تاريخ بغداد ، ۱۰ س ۳۷۸ ،

النو بختی يقور لنا أن جميع من فی المدائن كانوا من غلاة الشيعة ، وذلك فی حديثه عن قيام فرقة الحارثية من بينهم ، وهی من الفلاة (قبل سنة ١٢٧ هـ)(١) ، ولها أحاديث خاصة بسلمان (٢) ، ولو عدنا القيقری أكثر ، للاحظنا أن ساباط ، وهی ضاحية فی غرب المدائن ، كانت بعد سنة ٣٧ ه منفی وملجأ لأحد الفلاة وهو عبد الله بن وهب الهدانی ( = ابن سبأ المشهور)(٢) . وكل هذا بدعونا إلى القول بوجود إغراء لتبر موجود فيها من قبل بزوره الناس ، أولى من القول بأن هذا المكان كان مهيئًا لتلقي هذا القبر بالتبجيل والازدهار بافتراض وجوده فيه افتراضاً تسفياً .

أما المشاهد الأخرى لسلمان في دامغان وقَهاب (في الشيال الشرق من أصفهان) وسدود والقدس فعي محض افتراضات تعسفية ، ولا تظهر إلا في القرن السادس<sup>(1)</sup>.

وتاريخ وفاة سلمان غير معروف: لا في نهاية خلافة عمر » ؛ أو لا في خلافة عثمان » ( الواقدى ، ابن سعد ) لأنه لا أقام بالكوفة في خلافة عثمان » ( ابن شيبة ) . وفي القرن الثالث حدد جامعو الأحاديث السقية تاريخ وفاته بسنة ٣٦ ه ( قاسم بن سلام الأزدى المتوفى سنة ٣٧٠ ؛ خليفة المتوفى سنة ٣٧٠ ؛ خليفة المتوفى سنة ٣٧٠ ؛ خليفة العصفورى المتوفى سنة ٣٤٠ ؛ قارن عبد الباقى بن قافى المتوفى سنة ٣٥١ ) ، لأن شهوده هزيمة بلنجر في سنة ٣٤٠ ؛ قارن عبد الباقى بن قافى المتوفى سنة ٣٥١ ) ، لأن شهوده هزيمة بلنجر في سنة ٣٤٠ ؛ قارن عبد الباقى بن قافى المتوفى سنة وفاته . والبعض تقدموا

<sup>(</sup>١) النوبختي = فرق الشبعة = ص ٢٩ .

 <sup>(</sup>۲) تله ابن مؤسس المذهب ، يحيي بن الحارث الى محمد بن إسحق البلغي ( ابن أبي الدنيا ، ه حواتف الجان » ، أورده « نفس الرحمن » ۱۱۰ : « راجع تارخ بغداد » ج ۱۰ س ۱۹۰ والذهبي « ميزان الاعتدال » ج ۳ س ۲۶ إ .

<sup>(</sup>٣) النوبختي : ﴿ قرق الشيمة ﴾ ، ١٩ .

<sup>(</sup>٤) مخطوطة إلحانوف ق السبع عصرة والثلاث وثلاثين حرفة ( بالفارسية ) ؛ باثوت دمجم البلدان ه ج ٢ ص ١٧٠ ؛ كاله ق ٥ الحوليات الفلسطينية ، ٣ م م ١٩٠٠ كاله ق ٥ الحوليات الفلسطينية ، Kable : Palästina Jartuch سنة ١٩١٠ ص ٧٠ م ( اندثر الآن حسب ما يقوله الدكتور ل. ١٠ ماير A. Mayer .

 <sup>(</sup>ه) المزی ، الکتاب المذکور ۱ این تنوی بردی ، مخطوطة باریس رقم ۱ ه ه ۱ ، وردة ۱ ؛ ا ؛
 د تاریخ بنداد » ج ۱ س ۱۷۱ ، وفیا یتصل جاریخ الوظة سنة ۲۳ ه ، راجع أبا نعیم والبندنیجی ؟
 و بتا قبل سنة ۲۲ ه ، راجع این قتیبة .

 <sup>(</sup>٦) هوروفنس بنكر ذك ؟ قائلا إنه لابد وأن يكون خلط بينه وبين حمَّيه ، سلمان بن أبي ربيعة .

بتاریخ وفاته إلى سنة ٣٣ ه لأن ابن مسعود ، المتوفى سنة ٣٤ هـ ، قد دخل على سامان عند الموت هو وسعد ( بن مالك = أبو سعيد النُخدُرى ) .

و إذا رسعنا إلى المصادر نجد أن آخر البيانات التاريخية الخاصة بسلمان تتعلق بالسنوات الدين ١٤ إلى ١٧ هـ. وقد أوضح هوروفتس كيف أن مضبونها نفسه مشكوك فيه : دوره رائداً للجيش (١) ، ومغاوضته مع سكان اللدائن من أجل أن يسلّموا ، ثم قيادته الهجوم عابراً الدجلة مابحاً ، والختياره المكان الذي ستقام فيه السكوفة ، وتولية عمر له على المدائن (٢٠ . لكنا سنرى أنه ياوح أنه جاء العراق في تلك المنوات . فإن معاذاً بن جبل المتوفى سنة ١٨ ه يذكر سلمان على أنه كان لا يزال حياً (٢٠ . لهذا أميل إلى القول بأنه مات في المدائن فيا بين سنة ٢٠ ه وسنة ٢٠ ه .

والأخبار حول موته مشكلة ، فهي تروى أنه دعا بمسك وقال لزوجه انضحيه حول فراشي (أ) وحيّا أهل القبور ، وطلب أن يترك وحده ، وأن تترك الأبواب مفتوحة على مصاريعها : وكأنه في انتظار رُوّاد مستورين . وهن تقف الروايات السنية . أما الروايات الشبعية فهي منذ أقدمها عهداً تذكر بالتحديد أن هؤلاء ليسوا ملائكة ، وإنما هو على انتقل بمعجزة من المدينة كيا يعينه في ساعاته الأخيرة ؛ وهذه الأسطورة التي تضايق منها الخليفة المستنصر (م) ياوح أنها قديمة ولعلها ظهرت مبكواً .

وفيها عدا هذه الاحتالات المؤيدة لكون سلمان قد توفي بالمدائن ، لا يحدد الرواة شيئًا

<sup>(</sup>۱) وکان ترجان هذا الجیش حلال الهجری ( الطبری ج ۱ می ۲۲۲۵ ا أنظر بعد ) -

<sup>(</sup>٢) لاشك في أن ه والى المدائن والجوخة ، إ الحارث أخا صوان الأول في سنة ٣٤ ، وسعد إن مسعود في سنة ٣٤ م) كان آ نذاك حذيقة ، وكان بجرد محصّل للضرائب ( البلاذري ، فنتوح البلدان؟ ج ٢١ من ٢٨١) ، وتجادل معه سلمان بشأن أحاء من لفتهم النبي ( ابن حثيل ، ج ٥ من ٣٧ ؛ ] ا وحذيقة ، وقد كان من غير شك شيعياً ( قارن أبناءه الثلائة ) ، قد قبل هذا المتعب تقية ، كما فعل سعيد بن نجران لما أن أصبح قاضياً من فِبَدل عبد الله بن الزبير .

<sup>(</sup>٣) ابن حنبل ج ه س ٣٤٣ ۽ ابن سعد ۽ ج ۽ ق ١ ، س ٣١ -

 <sup>(</sup>٤) هذا السك كان من غنائه في بَـلنعِـر ، أو بالأحرى في جالولاه (سنة ١٧هـ) . قارن بهذا تحثه .

 <sup>(</sup>ه) اېن سعد ج ٤ ق ٢ ص ٦٦ ا قبا يتصل بنسل على له ، راجع غزن بن جبريل التبريزي
 (المتوقى حوالى سنة ه ١٩٥٥) في د المناقب ٥ ، ص ١٩٣٧ — ص ٢٩٢١ مصوم على شاه ، د الطرائق ٤
 ج ٢ ص ٥ .

فيا يتصل بمجيء سليان العراق وحياته به ، بعد مغادرته المدينة . بيد أن نقد الأسانيد المرتبطة بسلمان — وهو النقد الذي سنعرض له فيا بعد بمناسبة ذكر المراجع — يفيدنا ليس فقط في تصنيف الأحاديث إلى فرق حينا يؤيد مضموتُها ذلك ، مما يسمح غالباً بتأريخها ، بل وأيضاً في جعلها نتجه ، في أوساط الكوفة ، نحو مصادر رئيسية ثلاثة أو أر بعة . وعلى هذا النحو يترامى لنا ، تحت طبقة الأحاديث التي تنقسم وفقاً للغرق ، بعد سنة ١٠٠ ه ، طبقة أخرى أولية يلوح فيها أن الأحاديث تنقسم ، فيا يتعلق بالحالة التي تحن بصددها ، وفقاً للقبائل والأحلاف العربية . وفي عزمى أن أتحدث في موضع آخر (١) عن نتائج تحقيقاتي الخاصة بيقاء الأحلاف العربية . وفي عزمى أن أتحدث في موضع آخر (١) عن نتائج تحقيقاتي الخاصة بيقاء الأحلاف العربية ، وأجترئ الكوفة العرب ، خصوصاً عند الشيعة . وأجترئ بالإشارة هنا إلى أنه ليس فقط في البصرة ، التي حدث فيها هذا الأمر سنة ٣٦ ه ، بل وأيضاً بالإشارة هنا إلى أنه ليس فقط في البصرة ، نقول إنه يظهر أنه في الكوفة كذلك أظهرت قبيلة وقبل هذا بستوات ، في الكوفة ، نقول إنه يظهر أنه في الكوفة كذلك أظهرت قبيلة عبد القيس من بني ربيعة اعتناقها لمذهب الشيعة ، على نحو سنحده فيا بعد .

ومن هذا فن الشائل كل النشويق أن نسجل أنه بالابتداء من حلقة أسانيد كوفية موثوق بها ، أعنى من سماك بن حرب البكرى الذّهلي (المتوفي سنة ١٩٣٠هـ) ٢٠٠ يمكن الوصول إلى سلمان و بنى عبد القيس ، مارّين بثلاثة رواة أو أر بعة منهم زيد بن صُوحان العبدى (المتوفي سنة ٣٦هه) أحد رؤوس المعارضة الشيعية الأقول أيام عثان هو وأخوه صحصعة ؛ وقد جعل سلمان زيداً يؤم الصالاة بدلا منه في فصيلة من فصائل الجيش في العراق (المتوفي نمان بن حميد البكرى ؛ والواقع أن سلمان لأنه كان مولى وغير عربي لم يكن له حق إمامة الصلاة ، على الرغم من أنه كان حجية في المسائل الشرعية ؛ وقد عربي لم يكن له حق إمامة الصلاة ، على الرغم من أنه كان حجية في المسائل الشرعية ؛ وقد عربي لم يكن له حق إمامة الصلاة ، على الرغم من أنه كان حجية في المسائل الشرعية ؛ وقد عربي لم يكن له حق إمامة الصلاة ، على الرغم من أنه كان ريداً ، إظهاراً لحبه ، كما يقول عليلان بن جرير الأزدى الميوكي (المتوفي سنة ١٢٩ هـ ؛ ذكره ابن شبية المتوفي سنة ٢٦٧) غيلان بن جرير الأزدى الميوكي (المتوفي سنة ١٢٩ هـ ؛ ذكره ابن شبية المتوفي سنة ٢٦٠)

<sup>(</sup>١) في هأمناج صبيرو \* Mélanges Maspero ، نصره المهد الفرنسي للآثار التعرقية بالقاهرة.

<sup>(</sup>۲) این سعد چ ۱ می ۸۲ ، س ۱۲۵ .

 <sup>(</sup>٣) هذا الإسناد هو إسناد قصة سلمان عند ابن حبّان والحاكم ( ابن حجر ، ، تهذيب التهذيب »
 ج ٤ س ١٩٣٩ ) .

<sup>(</sup>٤) اين سعد ، ج٦ س ٨٥.

<sup>(</sup>a) ابن سعد ۽ ج ۽ س×۴ ۾

قد أنخذ لففسه كنية «أبي سلمان ه (١). وهذه المسألة ، إذا أضيفت إلى السابقة ، باوح لى أنها تدل على أنه قد وقع حقيقة حلف بين سلمان وزيد بن صُوحان أحد رؤساء بنى عبد القيس (١). ولهذا فإنى أفترض أن سلمان ، وقد فقد إقطاعه بالمدينة (١) لما صودرت صدقة أهل البيت لحساب بيت المال ، قد شاء ضمان أمانه الشخصى ، شأنه شأن كل الذين اعتنقوا الإسلام من غير العرب ، وذلك بأن يصبح حليفا لبنى عبد القيس الذين تبعيم إلى العراق ،

وغت من الأمور ما يقوى هذا الفرض ، حيا ندرس مركز بني عبد القيس الخاص . فقد كانوا أقاموا بالبحرين وغمان (هكذا) (اا) ، أعنى في الأحساء الخالية ؛ فحى ذيل (اا) ، من زيد ، احتل إقليم الخط (أى القطيف والمُقيَّر) الذي كان حصنه ، جُوااً ا - وكان فيه أول مسجد جامع بني بعد مسجد المدينة - قد حوصر في حروب الرَّدة (١٠٠ و إلى جواره كان بنو عبد القيس الذين في هَجِّر ( = المُشَقِّر ، واليوم تدعى هفهوف ) عاصمة البحرين ، قد صاروا خاضعين لإمارة حبان ، من تميم ، ومن حي سقد ، وكان الملكهم ، وهمة القد افتاده إلى غزو العراق في منة ١٢ ه . وليس من المصادفة أن نجد اسم زهرة على رأس الطلائع في القادسية إلى جانب اسم سلمان فيا يتصل بغزو بهرسير ، و إلى جانب اسم زيد فيا يتعلق بغزو جاولا (١٠٠ و أكثر من هذا أن حراء سياه في البصرة من الفرس ، والديل في يتعلق بغزو جاولا (١٠٠ و وهو حي زهرة ) . ولا الكوفة قد خضعوا وعملوا حلفهم (١٠) المشهور مع حي سعد من تميم (وهو حي زهرة ) . ولا كانت أحياء أخرى من تميم ، مثل دارم ا ذوى نزعة ضد الفرس ، فيمكن الفلن أنه إذا

<sup>(</sup>١) والإصابة ، ج ١ س ٥٨٠ ؟ و تاريخ بنداد ، ج ٨ س ٢٣٩ .

 <sup>(</sup>۲) راجع الصلة بين و الولاد، و و الكنبة، عند سعيد و أبو فاخنه ، مولى أم هانى الإستراباذي، من ۷۷). ولإنكاره عند زيد، أطلق عليه السم و أبو عائمة ، (كذا : بسبب الرسالة التي أرسلها إليه عائمة في سنة ٣٦ هـ).

<sup>(</sup>٣) ناصر خسرو ، أورده إ . ي - براون في ه التاريخ الأدبي لبلاد الفرس ، ج ٢ ص ٢٠٩ . E. O. Browne : Lit. hist. of Persio

 <sup>(</sup>٤) راجع ما يقوله جرومن في ٥ دائرة العارف الإسلامية ، ج ٢ من ٩٩٩ .

 <sup>(</sup>۵) الديل (الجوهرى أورده المدويدى في «السائك » تحت المادة) أوالديل (ابن قتية و المارف »
 (۳۱) ؛ أو مجل (ابن سعد ج ٤ ص ٨٤ ؛ قستنقلد ، ألواح الأنساب .Genealog Tabel : قبيلة المستنبر أحد النلاة المنوفي سنة ١٢٠ هـ) .

<sup>(</sup>٦) ياقوت ه معجم الجلدان ٥ ج ٤ ص ٥٤١ ، ج٦ ص ٣٥٢ ، ١٣٦ .

 <sup>(</sup>٧) الطبرى ، أنظر فهرست تاريخه تحت المادة ؛ كبنانى ، عن سنة ١٦ ه.

 <sup>(</sup>٨) البلاذرى: د فتوح البلدان ، تحت المادة .

كان الحراء قد عقدوا حلفا مع زهرة ، قا ذلك إلا للمؤاخاة مع أتباعيم بنى عبد القيس خصوصا مى ذيل (من زيد) الذى تأثر بطابع فارسى بلغ من القوة حداً جعل معاوية والقرشيين فى سنة ٢٦ يطعنون قيم على أنهم مهجّنون بالنرس (١٠). وفى أول تقسيم لمحكر الكوفة فى سنة ١٧ ه إلى سبعة أقسام ، وضعت الحراء فى نفس السبع الذى وضع فيه بنو عبد القيس . ونضيف إلى هذا كله ملاحظتين: الأولى أن مسجد بنى عبد القيس يقع (١٠) فى حى يمانيي همدان (الذين حاوا المحل بنى عبد القيس فى القتال سنة ١٤ ه ) لما أن فصلت البحرين وعان ، وها مواطرت بنى عبد القيس ، من الحجاز فى سنة ٤١ ه وضّتنا إلى البحرة (١٠) ميت استطاعت هذه القبيلة أن تتركز وكانت ظاهرة القوة (١٠) ، تاركة الكوفة منذ ذلك الحين (وعلى هذا فإن الأحاديث الكوفية التى تجمع بين سلمان و بنى عبد القيس منذ ذلك الحين (وعلى هذا فإن الأحاديث الكوفية التى تجمع بين سلمان و بنى عبد القيس منذ ذلك الحين أن النازية أن بنى همدان ، الذين خلفوهم فى الكوفة حول مسجدهم ، قد صاروا منهم شيعة متحسين من يمد 1 وكان لحى حنظلة ، من تميم ، الذي عقد حلفاً هو الآخر سيد هو صبيخ بن عبد الدنيا الغارسية فى الزط وسيابجة ، نقول كان لحى حنظلة قبل سنة ٢٧ مسجده و صبيخ بن عبد الدن عاقبه الخليفة عر الأنه أشاع تفسيراً خاصاً لسورة «الذاريات » سيد هو صبيخ بن عبد الفولة عند مفسرى الشيعة المتأخرين ) ؛ وكذلك كان على رأسهم بعد (وهى إحدى السور للفضلة عند مفسرى الشيعة المتأخرين ) ؛ وكذلك كان على رأسهم بعد هذا بقليل ضابىء بن الحارث الذى اضطهده الخليفة عنان .

<sup>(</sup>١) الطبري جـ ١ ص ٢٩١٤ ؛ وراجع الكتاب نف جـ ١ س ٢١٤٨ ( شتائم شبات النميمي )

 <sup>(</sup>۱) راجع بحثی فی • أمثاج مسبیرو ، عن الأصل النبکلی ( لا الإداری الحکومی ، کما اعتقد لامالس) لهذه النفسیات و کان هذا السجد بالفرب من دار عبده الجدلی ، الذی سیسیر من بعد کیسانیاً ( الطبری ، ج • س ۱۱۷ ) ؛ الدینوری ؛ طبعة الفاهرة س ۱۱۵ .

<sup>(</sup>٢) أبو تعيم ج ١ ص ٢٩ .

 <sup>(</sup>٣) أحياه عبد القيس : ذيل ، وبجل وعمرو كانت تكوان « الدور » ( « المقد النويد » ج ٧
 س ٥ ٤ ) الني عقد لواؤها لابن سيأ الهمدائي في موقعة الجل ( التلجري ج ١ من ٣١٨٩ ) .

<sup>(1)</sup> أرى أن جواد تسهير كان معالمياً في تحفظاته الحاصة بهذه الحائد الأولى — ذات الأهمية الحاصة — لتفسير قرآ أي مميفوض فقد كان هذا من التأويل التعقمي ؟ قارن ما يقوله ابن حجر في « الإسابة » ج ٢ م ١٩٨ - ١٩٩ ، بالمصادر التي ذكرها جولد تسبير من ١٩٨ - ١٩٩ ، وابن تبعية في « النهاج » ج ٢ ص ١٩٦ ، بالمصادر التي ذكرها جولد تسبير ( « دراسات إسلامية » ج ٢ من ٨ Maham. Stadien ٨ توليق ) . ودراسات إسلامية » ج ٢ من ٨ كان Maham. Stadien ، وقد خدعته قراءة ابن عبد الحسكم و كيتاني ( « الحوليات » ج ٢ من ٢ كان المسبع ) — لم يستطع معرفة من هو .

فيكون الظاهر إذاً مما قلناه أن سلمان ، وهو ابن أحد الأساورة (أى الفرسان) الفرس كما يروى السبيعي ، قد عقد حلفاً مع بني عبد القيس ، و بفضل تلميذه ريد بن صوحان استطاع أن يضمهم ، هم وحلفاءهم من الحراء ، إلى آرائه الخاصة بأحقية على . وإذا كان لنا أن نصدق ما يرويه الواقدي ، فإن صعصعة بن صُوحان قد قال منذ سنة ٣٣ هـ أمام معاوية بالنظرية الثيمية التي تجعل من إمامة آدم وإمامة على ( \* المين \* ، « الصامت \* ) شيئاً واحداً ، فكان حينئذ أحد الأفراد الذين قدروا مقام على الحقيق في ذلك الحين ( \*) وسنمود إلى هذه المسألة بعد .

وهاك ثبتاً بالذين رووا عن سلمان عمن كانوا من بنى عبد القيس (رواته المباشرين): زيد بن صوحان ؛ ومولاه أبو مُسلم ؛ وعبد الرحمن بن مسعود ، صديق زيد أوقد أقام بالمدائن ، وكان بها قوم استوطنوها من بنى عبد القيس . كذلك ترى أخيراً أن الرواية الخاصة بإسلام زعيم بنى عبد القيس ، جارود بن المنذر ()، تنسب الفصل في هذا إلى سلمان وكان ذلك في المدينة وابن جارود ، وهو المنذر ، قد ولأه على إمارة فارس ( إصطَخُر ) التي استوطنتها واستقرت بها قبيلته منذ سنة ١٩ ه ، عما يقوسي احتمال وجود رابطة بين بني عبد القيس وسلمان « الفارسي » .

### الاسناد السلماني (انقابات الحرف ويعطى الطرق الدينية)

# نحن هنما بإزاء ناحيتين خليقتين بالاعتبار في أسطورة سامان ؛ وأقدمهما وأبعدها في

(٢) عاريخ بنداد ، ج ٧ س ٥٠ ؛ ج ١٠ س ٣٠٠ ؛ ج ١٤ ص ٢٠ (السعائي ، ورقة ٢٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) الوائدى في الطبرى ، ج ۱ ص ۲۹۱۷ — ص ۲۹۱۹ (خاصاً بمورة البقرة ، آية ۳۳) ؟ راجع في دالاستيماب (ج ۱۱ ص ۲۹۱۹) المدح الغرب المنسوب الى عمر ، حين قال : ه أنت منا 4 بعد أن سم درس تنسير من صعصمة ؟ كما أن عمر قد والى أخاه زيداً ( ابن سعد ج ۲ ص ۸۵) ؟ راجع المكتمى " 3 والدور الذي قام به منذ سنة ۸ في المكوفة قبيصة المبسى مع حجر ، وسيقتل قبيصة في سبيل تشبعه لعلى سنة ۸ ه هـ وأنا أعتقد أن نص صعممة محبح الآن جويدى M· A. Quidi قد نبه الى نظرية غلاة الأموين ( « مجالة الدراسات المسرقية ٥ RSO سنة ١٩٣٧ من ٢٧٠ سم من ٢٨٤ قاول المقررى ، « النبية ع ص ٢١ سم من ٢٨٤) الذين رفعوا مرتبة المخليفة فوق مرتبة النبي ، منذ ممثهل القرن الناني .

<sup>(</sup>٣) دغس الرحن ، ١٠٥٠ ه الإصابة ، رقم ١٠٤٢ - ١٠٤٣ . وابنه سيب مصب فى سنة ١٨٨ ( الطبرى عن السنة المذكورة ؛ واجع فى رسنا قباذ) وكان من مى جذبمة ، أخى حى بكر الذى منه ابن نضير .

الأهمية هي الناحية الخاصة بالحرف .

وظهور إستاد سلمانی لدی جمض الطرق الدینیة السنّیة ، القادریة والیّکتاشیة والنقشبندیة ایس پلا ظاهرة عرضیة (۱) قعی ترجع إلی ما قبل القرن السادس ، وقد نشأت عن استعارة -- یتفاوت النصریح بوجودها -- من الإستاد النّسبی (لا الصوفی) للسهروردی الذی زع رأسهم ، این عمّویة السهروردی (المتوفی حوالی سنة ۵۰۰ هـ) تلیذ الزنجانی ، أبه الدی زع رأسهم ، این عمّویة السهروردی (المتوفی سنة ۱۲۲ هـ) بن القاسم بن عمد بن بكری ، وذلك أنه السبط السابع لعبد الرحمن (المتوفی سنة ۱۲۲ هـ) بن القاسم بن عمد بن أبی بكر : وأبوه ، القاسم (المتوفی سنة ۱۰۸ هـ) یقال إنه كان تلمیذاً للسان ، وهذا كان تلمیذاً لله بكر (هكذا ا) . والقاسم ، وهو راویة معروف ومعترف به من السنة والشیمة علی السواه ، كان - عن طریق ابنته أم فروة - جَدّا للإمام جعفر (الصادق) . فإذا عرفنا إلی أی مدی شارك أبوه عمد (المتوفی سنة ۲۷ هـ) فی قتل عیان ، لم نفهم لماذا ثملقت هذه الطریقة السنیة عمل هذا الاستاد (۱) ، الذی لم ینسب إلیها إلا نادراً ، والذی رأی الششتری ما فیه من عدم احتال .

أما فى النقابات ، فإن الإسناد الساماني — وإليه ترجع كل النقابات — يبدو أكثر أهمية ، وفي مظهر مطبوع بطابع من الماسونية الساذجية . ذلك أنه من بين الطبقات الحضارية التي استعادها الإسلام ، بعد أن مرت المرحلة الأولى — مرحلة فلح الأرض بواسطة أكارين مقيمين في الأراضي ، ومسحها وتسجيلها — نجد مرحلة الصناعات والحرف في القرية (الفخار ، مقيمين في الأراضي ، ومسحها وتسجيلها — نجد مرحلة الصناعات والحرف في القرية (الفخار ، والثياب ، الح) التي لا نوال نجد فيها حتى الآن آثاراً باقية عن عصر ما قبل الإسلام جنباً بلي جنب مع العناصر الأخرى المحدثة ، و بخاصة في فارس ، والدخول في جماعة أسحباب الحرف المسلمين في الشرق ، من مصر حتى الهند ، كان يقوم كله — إلى ما قبل غزو الآلات الحرف المسلمين في الشرق ، من مصر حتى الهند ، كان يقوم كله — إلى ما قبل غزو الآلات

 <sup>(</sup>١) يقال إن زاهدا سنباً واحداً كان تليذه: حبيب الراعى، وهو شخصية غربية ( الهجويرى ، الترجة سندان سيستشهد فها بعد بسلمان (كربريلي زاده إلك ستصوفة ، ٧٤) .

<sup>(</sup>۲) المنوسی : « السلمبیل » ( المخطوطة الفارسیة س ۱۹۱۸ ترجمة کولا Colas کو Colas کو ۲ السلمبیل » ( المخطوطة الفارسیة س ۱۹۸ ترجمة کولا کا م ۱۹ م ۱۹۸ م

الماصرة والنظام النقابي الأوربي --- على مجموعة من الشعائر الرسزية ، واستمر هذا أكثر من ستة قرون على أقل تقدير ، فبو يقوم على « الفتوة » ، التي رسمت قواعدها في صيغ شيعية عربية وفارسية وتركية (وأقدمها من سنة ١٩٠٠ ه قد كتب باللغة التركية الأذرية) وفيها تسيطر شخصية سلمان على كل شخصية أخرى . فيو الشيخ الأكبر لكل النقابات ، ورابع « مشدود » (١٠) وهو الذي وكل إليه أسر شد الصحابة (شد الفتوة) فحلق رؤوسهم مبتدئاً بالحسن والحسين . والكتب التي فيها هذه الشعائر ، تقول إن جبريل هو الذي أحضر الموسى والمسن إلى مجمد وحلق رأسه ، في حجة الوداع ، وحينئذ حلق النبي رأس على ، وهذا بدوره حلق رأس سلمان وألق إليه وظيفة الشد . وسلمان ، رابع المشدودين الأربعة ، قد شد المدوره حلق رأس ملمان وألق إليه وظيفة الشد . وسلمان ، رابع المشدودين الأربعة ، قد شد المدوره حلق رأس سلمان وألق إليه وظيفة الشد . وسلمان ، رابع المشدودين الأربعة ، قد شد المدوره على أو ٥٠ (٢٠) من الأسطوات مؤسسي النقابات الإسلامية .

وهذه الأسطورة ترتب المشدودين الأربعة وفقاً لترتيب بربط هذه الأسطورة بالميمية ، أو على وجه أدق بالقرامطة ، أولى من ربطها بالإسماعيلية (لأنها لا تقول بأن جبريل هو سلمان) ، وهي تدل على عنى الدعاية القرمطية في الإسلام وانتشارها ، كما نعتقد أيضاً أنها تبيّن ما كان هناك من إخلاص مستمر لذكرى سلمان الشعبية في صميم الأمة الإسلامية و بغض النظر عن كل تأثير للشيعة ، سلمان شغيع الصناع (٢) لأنهم مثله من للوالى الذين اعتنقوا الإسلام (٤).

وهو الأول في ثبت « الأبدال » و بعده فيه عمرو بن أمية الصَّخْرى و بلال الحيشي و بُرَ يُدَة الأسلمي ، الح<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) أورنتج Thorning ١٥٩ ، ٢٢٦ . وَكَذَلِكُ فَي وَ الْنَتُومُ ، للإمارة للغليقة الناسر .

۱۲ ماکی خراسانی ، د دیوان ۵ ، مقدمة إیثانوف Ivanow من ۱۲ .

<sup>(</sup>٣) سنرى فيا بعد أن الأسم الفنوسى « سين » قد أطلقه غلاة الشيعة على سلمان ! بيد أننا نجد أن غلاة الأمويين ، أعنى البريدية ، الذين كشف مكانياو جويدى عن ميولهم الفنوصية على نحو شائق مفيد -- كانوا أيضاً بطلقون اسم «السين» ، مضافاً إلى لقب « پير المداخ» ( سيمأو شفيم الصناع) على الحسن البصرى ! مما يعود بنا إلى ما قبل سنة » \* « بكتبر » !! أن ظهرت » الفتوة » فى التاريخ .

<sup>(</sup>٤) وَمَنْ مَنَا ازْدَهُرِتُ وَبَاقَةً مِنَ الأَسَاطَيرِ، لمُرْطِقُر يَتْلُهَا سَحَالِي آخَر (كَيْنَانِي ، = ٨ ص ١٩٤)

<sup>(</sup>٥) الجاحظ : • رسالة التربيع والتدوير • ؟ • كتاب الفتوة • ، مخطوطة باريس يرقم ١٣٧٦)

# الدور التاريخي لسلمان، مع التي فيما يختص بالوصى ، دوره فيما بعد مع على --فظرات الفنوصية الشيعية في السين ، بازاء الميم والعين ،

ربينا أنه منذ مستهل القرن الثانى وجدت صيغتان سلمانيتان إحداها نتصل باعتزاء سلمان إلى النبى (عند السكيسانية) والأخرى بالتلقين (عند الخطابية) الحما من القيمة الدينية ما يشهد بمدى التأثير الروحى الذى أحدثته صحبة سلمان فى حالة النبى العقلية ، من وجهة نظر هذه الفرق .

فنحن سلم ( سورة يونس : ٩٤ : ١ فإن كُنْتَ في شكّ م ٥٠٠ ؛ وسورة الرعد : ١٦ : «ويقولُ الذين كفروا لست مراسلاً ٥٠٠ ، الج ) أن النبي قد دُعِي إلى أن يقارن بين ما أنزل إليه وبين ما أنت مه كتب الهود والنصارى . فإذا بحثنا في التفاسير عن أسما، مستشاريه في التفسير لم نجد إلى جانب يهوديّين اعتنقا الإسلام عا موضع التّهمة ، غير أسما، عابرة غير واضحة ، ثم سلمان ؛ وهذا على جانب كبير من الأهمية .

نقد بدأ « التأويل » عند الشيمة . وعلم التفسير إنما ولد في العراق ، والكوفة خاصة . فبعد التفسير المنسوب إلى ابن عبّاس (۱) — والذي لم يبق لنا منه شيء موثوق بصحته — نجد تفسير الضحاك بن مزاحم ( المتوفي سنة ١٠٥ هـ) في خمس روايات . و إنا لنري الضحاك هذا " الذي وجدنا من قبل أنه كان يمترف باعتراء سلمان إلى النبي " يفسر الآية ١٠٥ من سورة النحل ( " ولقد كَمْلَمُ أَنْهِم يقولون إثّما يعلمه بَشَرٌ ٥٠٠ » ) قائلاً إن « الأعجمي » «

<sup>(</sup>۱) الروایات السنیة متنافشة ( راجع جولد نسیهر : «انجاهات تنسیر الترآن» م Oaldziner ۷۸ م الروایات السنیة متنافشة ( راجع جولد نسیهر : «انجاهات تنسیر البر الترآن» م Richtungen der islam... هایة این سبأ وإلی النجاة لتفسه بفضل جدلی السکسانی سنة ۱۷ م . وأقدم روایات تفسیره و هی التی خال جها کل من السکرامیة ( این آبی الحدید : « متر ح نهج البلاغة » چ ۱ می ۱۷۱ . وراجع کتابی : « بحث فی أصول المصطلع الصوفی » من ۲۲۷ ) والشیمة ، و هاها السکلی وابته همام ، تقول إن هذه الروایة من محل مؤلف شیمی علی جانب کبیر من الأهمیة هو آبو صالح بازان ، مولی أم هالی ه ( التی توفی عندها علی ، والتی یقال إن رشید ارتحل إلیها ؛ وکانت تحتفظ بآ ثار من آخیها ، خصوصاً السکرسی الذی وجد فی سنة والتی یقال إن رشید ارتحل إلیها ؛ وکانت تحتفظ بآ ثار من آخیها ، خصوصاً السکرسی الذی وجد فی سنة السکنداین ( « دروجزن » بالقارسیة ، الذهبی : « میزان الاعتدالی» ج ۱ من ۱۳۸ ) .

أستاذ محمد لا غير العربي ٤ الوارد في هذه الآية يقصد به سلمان (١) ، ( وقال بهذا من بعد البيضاويُّ ، وتاريخ إسلام سلمان غير موثوق به إلى حد يضطر أنصار هذا التفسير إلى عد هذه الآية مدنية والمفروض أنها مكية ) . فكأن الضّحالا كان يعتقد إذا أن سلمان أعان النبي على معرفة الكتب الدينية السابقة على ما أنزل إليه . وهذا محتمل جداً من الناسية التاريخية اوفي هذه الحالة يكون سلمان قد شهد نشو ، أول تأويل عما نجد في القرآن نفسه بعض تباشير منه خليقة بالنظر عند من يظنون أن محداً قد أراد أن يشارك بشخصه في الأحوال الوجدانية الفوذجية للأنبيا ، السابقين وذلك بقصها وروايتها (طه : ٢٠ ، التحريم : ١٠ ، ٢٠ = تباشير مذهب الشيعة ) .

فهل لم يكن لسفان من دور أكثر من هذا مع الرسول ؟ قالت الإسماعيلية من بعد إن سفان هو في الواقع الذي حل القرآن كله إلى محد ، وإن اللك جبريل » لم يكن إلا الاسم الذي أطلق على سفان بوصفه حامل هذه الرسالة الإلمية (٢٠٠٠). فعندهم أن التنزيل القرآني من عند الله ، وهم لا يقولون بمثل ما يزعه السكندي المزعوم من أن سرجيوس عيرا واليهوديين : كمب الأحبار وعبد الله بن سلام قد شاركا في وضع القرآن ، وما إلى ذلك من فروض تفترض التزييف . فإن الإسماعيلية مسفون ، عير أنهم يتصورون الوحى على نحو خاص فيه يستبدل بإملاء مَلَك خفى تعلياً ينتقل من نفس إلى نفس ا نقله بأس الله إلى النبي صاحبه (سفان) . والأحاديث التي يستعينونها في هذا موضوعة ، ونظريهم هذه تدخل في عداد النظرات الفنوصية في السين ، ١٥ سنراه عما قليل .

والصلات الشخصية المبكن قيامها تاريخياً بين سلمان والرسول تنحصر فيا يلى ا (1) مما رواه ابن اسحق عن مصدر سنى غير معروف أن سلمان كان أحد الصحابة السنة عشر الذين شاركوا لما بلغوا المدنية في المؤاخاة ، وأحد موالى النبي السبعة عشر (ولكنه أعتق من بعد) : مما يثير هذه المسألة الشائقة كل النشويق ، أعنى مسألة صدقة النبي ، ومسألة عدد الحيطان (البساتين) التي كان يتعيش منها أهل بيت الرسول في المدينة وأسماه

<sup>(</sup>۱) الطبري ، ه التفسير ۵ ج ۱۵ من ۱۹۱ ، أبو حيان ، ج ٥ س ٣٣ ه .

 <sup>(</sup>٣) إنتائوف : « إحاميليات ٥ من ٣٤ ، ٣٤ (Ismailitim ٧٤ ، ٣٤) ؛ والنصيرية يشيرون إلى
 حنا المذهب ( مخطوط باريس رقم ٦١٨٢ ورقة ١٥ ب) ؛ وكذلك القائلون بألوهية على .

المنتفعين بها : ومن حائط ( بستان ) مَيْنَب أخذت الودئ التي اشترى بها ( هي والذهب ) عتق سلمان (١<sup>)</sup> .

وأخيراً فإن سلمان له المقام الثاني في ثبت الأرجة والثلاثين من أهل الطُّفَة الذين ذكرهم وجمعهم في القرن الرابع ، السُّلَى (<sup>48</sup> مؤرخ الصوفية ؛ بيد أن معظم مؤلفي الصوفية يتحاشون ذكره ، على الرغم من أنه كان أحد مشاهير الرُّهاد من بين الصحابة .

(<sup>1</sup>) وبما يقوله : الزيدية إن سلمان اختاره النبي واحداً من " النّجباء » الاثنى (أو الأربعة) عشر (ويمكن أن يكون الزيدية قد وضعوهم معارضة للمشرة المبشرين بالجنة عند أهل السّنة ) () . بل إنه عُدَّ أحد أصابه الأربعة (هو وعلى وأبي ذر ومِقْداد) الذين أمر الله النّبي بتفضيلهم (فيا بروبه بُرَيدة) () " وثالث الثلاثة المختارين الذين " تشتاق أمر الله النّبي بتفضيلهم (فيا بروبه بُرَيدة) () " وهذه النباشير لتمجيده تمثل كل ما استطاعت الزيدية الناشئة قبولة من تمجيد الشيعة له م هذا التسجيد الذي لا بد أن يكون قد بدأ قبل سنة الما الى سنة الما هـ.

( ع) وبما يذهب إليه الإمامية المعتدلة أرف سلمان ، أحد الحواريين الثلاثة ( هو ومقداد وأبى ذر )(٢) للنبى ، قد كان موضع سرته ومستشاره المنظل ، وقد هبأ له اعتزاؤه الاستشنائي لأهل البيت أن يقوم بنفس الدور جد موت النبي مع خليفته الشرعى ، على ،

 <sup>(</sup>١) الكشى ، ١٢ ؟ يافوت ج ١ س ٢٧٧؟ ١ نفس الرحن » ، ١٧ . وكانت ميثب في أرض بني نذير ، وهي إما أن يكون أحد بني نذير ، وهو مشيرق ، قد قدمها إلى النبي ، أو أنها مسودرت مع غيرها في سنة ١ ه ، حبيًا قسمها كلها النبي بين أتباعه ورجلين من الأنصار سهل تن حنيف وأبي دجانة ( « نفس الرحن » ٢٤) .

<sup>(</sup>۲) الهجویری ، ترجمة نیکولسون ، ۱۵ .

 <sup>(</sup>۳) الصفادی ، « الوانی بالوفیات » ، نصره وتر ج ۱ س ۸۹ ؟ المزی ، غلطوطة باریس برقم
 ۲۰۹۱ » ورفة ۱ ب ؟ ( مخطوطة لیمن برقم ۱۹۷۱ » ورفة وقم ۳۷۵ ا راجم النکبیرات الأربع عشرة
 فی السکشی ، ۷۸ ) ؟ الطبرانی ، « الأعیاد » ۱ ۷۱ » الطاووسی « الطرائف » ۱۹۷ .

<sup>(1)</sup> الزيء تخطوطة ١٠٨٩ ، ورقة ٢٩٩١ .

 <sup>(</sup>٥) النزى ، مخطوطة ٢٠٩١ ، ٤ ب ؟ السراج ، « اللسم » ، ٤٦٤ بل وأبضاً النرمذى ، ج٤١ مس و النفية النرمذى ، ج٤١ مس ٣٣ ( النفية الله يغترض أن الكلمة مسلمة الله النفية الله النفية الله النفية الله النفية الله النفية الله النهاء ال

<sup>(</sup>٦) الكتي، ٢.

وقد حمله النبي سراً هو وخمسة من الصحابة ، على أن يظهروا ولاءهم لعلى أن والاحتمال الناريخي لهذه المسألة ضعيف ، لأسها تسكرار لا فائدة منه الهبايعة العلنية في غدير خُمَّ (وهي التي أنسكرها الزيدية ، ولسكن قال بها أهل السنة ، مع التقليل من أهميتها) (٢) التي ترمى إلى نفس الغاية ، بيد أن الإسماعيلية تزلل هذه الصعوبة بقولها إن ماحدث في غدير خُمَّ كان عملاً مفاجئاً .

فاذا آل إليه دور سلمان بعد موت النبي ؟ سؤال الايثار عند الزيدية ، الذين يقتصرون على عَدْه أحد الصحابة السبعة (أو الثمانية) القائلين بالشوري وقت بيعة السقيفة المتسرعة (").

أما عند الإمامية فعلى العكس من هذا: تزداد أهمية رسالة سلمان: فهو الناصح المفضّل الذي خافّه النبي لعلى ، فيجب أن يعلم المسلمين أن يعرفوا في على الإمام الشرعي لم يسرّاً ، بتلقين المؤمنين بالمذهب الناشي، (الشيعة) ، وعلناً ، بالتنديد بما حدث من اغتصاب للخلافة . ثم كان أحد المخلصين المحتجين (على عدم إسناد الخلافة إلى على الذين دفنوا مع على فاطمة ليلاً (رواه زرارة المتوفي سنة ١٤٨ ، وأحد ه الأركان ، الأربعة المتاهين (١٠ لتقلد السيف (في سبيل الدفاع عن على ) (رواه هشام بن الحكم المتوفي سنة ١٩٩٩) (ع) ، وأحد الثلائة الذين تقادوا سيوفيم فعالاً (هو والمقداد ، والزبير (١٠ وليكن هذا خان وأحد الثلاثة الذين تقادوا سيوفيم فعالاً (هو والمقداد ، والزبير المامية (فيا عدا أبن بشير الأسدى ويونس البقطيني ، فقد فضلا مقداد ) (٢٠ فيا يتعلق بهؤلاء المبشرين بأحماب « القائم » بأمم الله .

ومثل هذه المطالبة بالمدالة ، باستمال السيف ، من جانب أفرادٍ ، لم تكن من شأن أحد من الشيعة قبل حُجْر (سنة ٥١ هـ) ، أو بالأحرى يحيى بن أم العلو يل الثمالي الأزّدى

<sup>(</sup>١) عبده الجدلي ، أورده الإستراباذي ، ٢١٧ .

 <sup>(</sup>۲) ابن عماكر ج ٤ ص ١٦٦ ؟ ٥ مولى ٥ معناها هنا في العبارة الشهورة التي قالها النبي ، وصي
 مصرف على موالي .

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد، « شرح النهج » ج ١ س ١٧٤ ، ١٣٢ .

<sup>(</sup>١) الكشيء ٤ .

<sup>(</sup>٥) اللطى ، د التبيه ، مخطوطة فارسية ، ٥٤ .

<sup>(</sup>٦) الكتبي ٨٨: أصل شبعي للقبه التغليدي: ﴿ حواري ٣ .

<sup>(</sup>٧) الكشيُّ ، ٧ ؟ والحلي بحتج على هذا ( نفس الرحمن ، ، ١٤٨ ) .

الذي أظهر بهذا « فتوة » مسنة ٨٣ ه (). لهذا يبدو أن التاريخ عند الإمامية يرتكب هنا خطأ تاريخياً بتصويره سامان مستمملا سيقه (في مثل هذه المواضع).

وفى تأملات الإمامية فى رسالة سلمان يفترضون سحة القول بأن روح « التأويل » ، التى تفتح لنا معنى الكتاب ، تمتاز من الروح (جبريل) التى نزّاته على محد (٢٠٠٠) وأنها أعلى منها (٢٠٠٠) وأنها (العربية) وقالها الآلية (أسباب ، راجع سورة أعلى منها النفية ؛ وسلمان إحدى وسائلها ، وعالها الآلية (أسباب ، راجع سورة الحجح : ١٥ : • من كان يظن - » ، الخ) (٤٠) لدى الرسول ولدى على معاً . وهذه الروح التي تنفذ الأواس الإلهية تفسّر قواعد هذه الأواس الثابتة كهؤلاء الذين تختارهم وسائل لها أويئها استمال التنزيل لا يسمح بمكافحة أحد غير فتنة الملاحدة ، نجد روح التأويل تسمح بتمييز نفاق المنافقين ، وأسرار الأفئدة ، وفي كل جيل بنعر في أولئك الذين يتجسدون ومن بنكرونه ، دورة بعد دورة . وهذه النظرية القائلة بدوام التصبيم التاريخي ، و بالتؤد ومن ينكرونه ، دورة بعد دورة . وهذه النظرية القائلة بدوام التصبيم التاريخي ، و بالتؤد حيان ، أخذتها عنها فرقة الحارثية قبل سنة ١٩٧٧ه ) (٥٠) ، قد ظهرت منذ سنة ٣٣ ه ، حينا أعلن صمصمة بن صوحان أن الإمام ، وقد كان في البد ، آدم ، بجب أن يُتكر في آ بنذ في على " ومهذا بالمنس على " و وهنوس الناس على آدم : و وهذا بمثل سجود الملائكة « بميثاق » (٢٠) على ، ونفوس الناس على آدم : و وهذا بمثل سجود الملائكة « بميثاق » (٢٠) على ، ونفوس الناس على " و وهنوس الناس على " د وبهذا بمثل سجود الملائكة « بميثاق » (٢٠) على ، ونفوس الناس

<sup>(</sup>۱) الكشي ، ۸۲.

 <sup>(</sup>۲) الشهرستانی چ ۲ س ۲۰ کیتانی چ ۹ س ۲۰۱ (عمار) ۶ جوادتسیهر ، و دراسات إسلامیة ه Muham. Stadien چ ۲ س ۲۰۱ (جابر) ۶ قارن الملطی ، ۳ و .

<sup>(</sup>٢) الصقار ، اليصائر ، الفصل الناسع ؛ الكليني ، ﴿ البَّكَافَ ، ﴿

<sup>(</sup>٤) كلة ه سبب ۽ عند النسيمة الأولين ۽ مهمة : ابن عبد ربه ، • العقد ۽ ج ١ س ٢٨٩ (وقيه سبب = منادي ، في رأي صنام بن الحسيم ۽ أورده السكشي ۽ ١٩٠ ( وظلك بعد سنة ٨١ هـ ( أبو سهل النويختي ۽ • النتيبه ۽ ، أورده ابن بابويه ه النبية ۽ س ٢ ه س ٣ ، س ٤ ه س ١ ، س ٣٥ م ٢٠ ٢ كالنويختي ۽ • فرق الشيمة » س ٢٠ س ٢ وفارن به س ٢٥ س ٣ ) .

<sup>(</sup>٥) التوبختي ، الكتاب المذكور ، ٢١ ، ٢١ .

<sup>(</sup>٦) الطبري ج ١ س ٢٩١٧ — س ٢٩١٩ ( راجع ما قلناه من قبل ) .

 <sup>(</sup>۷) سیغة البیمة عند النّاآمرین من أنصار علی تسمی ۶ میثانی الله » (مثار فیما یتصل بزید) فی سنة ۱۹۲۰ م : البلادری ، ۹ الأنساب » ورقة ۱۹۷۲ کا تارن السورة ۲۸ : ۱۰) .

بالملائكة) ، كان يدعى في حياة على باسم عَمَر (والسّاني أبو يكر والثالث عيمان) (")؛ مما يقتضي أن نكل عن هذا فنقول — على سبيل التوازى — (وهذا ما سيفهله الإسماعيلية بعد سنة ١٥٠ هـ) ؛ أول المؤمنين ، وقد كان في البدر روح الأمر (مشلة أو غير متمثلة في حبريل) ، كان يدعى في حياة على باسم سلمان (والتأني هو انقداد والسّائث أبو ذر) (")؛ وهكذا نرى أنه منذ بداية القرن الثاني أذبحت شخصية سلمان الثاريخية في المخوذج الإلهى الأعلى الذي تجددته زمتاً ، والذي سيسمى من بعد باسم «سَلْسل» (")، أو بأول حرف منه «السيّن» . واحتقد نحن أن أبا الخطاب (المتوفى سنة ١٩٨٨ هـ) هو الذي أدرك في تلك الفترة رسالة سلمان بكل قوتها : وهو لا يجعله هو نفسه روح الأس مباشرة ، إما يوحّد بينه و بينها تدريجياً بعملية رفع روحى ، وسهذا يرقعه إلى سرتبة الألوهية فوق مرتبة «الإمام» ، وهذا تدريجياً بعملية رفع روحى ، وسهذا يرقعه إلى سرتبة الألوهية فوق مرتبة «الإمام» ، وهذا نشاهد تخاس (أعنى من خسة أشخاص) : محد ، على ، فاطنة ، الحسن ، الحين ؛ وفي هذا نشاهد تخاس الباهلة ". وسلمان هو «سلملة » السجد الأقصى الماصة وهي التي عندها أيضم الناس ، وذلك في مذهب الدروز (")، وهذه السلمة هي التي يُسلك فيها المذبون في الجحيم (سورة الحاقة : ٣٣ د « تم في سلملة تورعها سَبْعُون ذِراعا فاسلَكُوه » 1 إخوان الصفا ، «الرسائل » ج ع ص ١٩٠٠) والآية الذكرة تنتهي بالغمل : ه سلك » ، والحروف س ، ل ، ك ت مع المن عوم لفز « مسائل السين » ( ه با كورة » ، ٨) .

ومنذ ذلك الحين اتخذ سلمان في الغنوص الشيعي صورته النهائية ؛ فهو ها الحلقة المفقودة » الضرورية بين محمد وعلى ؛ وسيبذل رجال الدين المفالون قصاري براعتهم لصياغة الصلات المتبادلة بين النماذج الروحية الثلاثة المناظرة لمؤلاء الأشخاص التاريخيين : «الميمن » المثبادلة بين «الميمن » ( = على ) ، « الميم » ( = على ) .

<sup>(</sup>١) الأشعري جـ ١ ص ٢٠٠٤ الصهرستاني جـ ٢ ، ١٣ - ١٤ .

<sup>(</sup>۲) ابن الجوزى: « تلبيس إبليس » ، ١٩٤ .

 <sup>(</sup>٣) باوح أن اللفظ و سلمار ، قد تكون عن المكلمة و سلمة ، الواردة في الفرآن سورة
 ١٨٠ : ٣٣ ، وصيفت في صيف المذكر كيا يكون حماب الحروف س + ل + س + ل = ١٨٠ = س + ل - س + ل = ٠٠٠

<sup>(</sup>٤) واجع ماستقوله بعد .

<sup>(</sup>ه) حرة : « كشف الحقائق » ، نصرة زيولد ، كتب الدروز : Seybold : Drusenschrift م ۸۸ -- س ۸۰ ) .

وخليق بنا أن نبيَّن الأفعال الخاصة بكل واحد من هذه العناصر الثلاثة ، قبل دراسة مواقفهم تبعاً لما يتخيل من تركيبات لأسبقيتهم .

ولنذكر أولاً أنه — على العكس مما تدّعيه كتبُ الفرق السنيةُ — لم توجد فرقة شيعية مقالية ادعت بأن أحد هذه النماذج الثلاثة يمكن أن يكون الله بجوهره ، فعند جميع الغلاة أن الله لا يمكن معرفته فى ذاته وهو فوق كل وصف وحد ، إنما الأسر هنا أسر تأليه بالمشاركة ؟ ونوع هذه المشاركة بختلف وفقاً للنموذج الذى تفضله الفرقة .

" والمين » ، وهو النموذج الأول « للإمام » (آدم في سألة السجود ، وعلى في غدير خُم ) ، يتربّع في الوسط ، ساكناً صامتاً ( « الصامت » ) ، مستوراً عتيداً مثل أمر الله ، وهو يهيمن داعياً على الكون ، على هيئة شخص واحد غالباً ، وأحياناً على هيئة أخاس لرئيس القانون الإله في . وهو « المعنى » (١) الذي يضع الله في سركز الجاعة ؛ والحبجاب المستور الذي يكثف عن حضرة خفية ؛ وهو الجذر الدائم لرسالة « الإمامة » ، وأصلها الإله الخالد ، ويخلط فيا بعد بينه وبين الهيولي المصورة (٢) ، والجسد المتوارث المجنس المختار الإمامة ( أهل الاصطفائية ؛ بنو الصاد ) (٢) ا وهو الجرثومة التي تنتقل من ذكر إلى ذكر على من الأجيال . ولكي يموث المرء على الإسلام الصحيح ، فن الضروري الاعتراف به وعبته في تجليات ظهوره المتفطعة المتواثرة هدنه ، التي تبدو يطريقة دورية كهود الهلال وعبته في تجليات ظهوره المتفطعة المتواثرة هدنه ، التي تبدو يطريقة دورية كهود الهلال وشعودة العربية والتهليل (١) ، الذي ينظم وحده الأعمال الشرعية (من صوم وجح وعدة الإيلاء) (١)

 <sup>(</sup>١) تقلهر هذه السكلمة في النصوص الجمغرية : موسى السواق ( ورد في مخطوطة باريس رقم ١٤٥٠ ورفة رقم ١٢٨ سـ .

 <sup>(</sup>۲) أبر سهل النوبخق ، د التغييه ، (أورده ابن بابويه ، د الغيبة ، ۱۵ ، س ۲ - ۱۱ ؛ ۵۵
 س ۲۲ ; راجع د الفهرست ، س ۲۷۹ س ۲۷ ) .

<sup>(</sup>٣) أذنى ٥ الباكورة ١ ، ٦٤ ؟ ٥ المنيدة الحلبية ، ١ ٣٢ . النرآن سورة ٣ : ٣٠ .

 <sup>(</sup>٤) القرآن ٣٦: ٣٦، وأذنى د الباكورة، ١٠٠، ابن تيمية، د جموع الرسائل الكبرى ه
 ٢٠٠٠ -

 <sup>(</sup>٥) فيما يتمسل بالهلال منظوراً إليه كملامة على الفقران والنجديد الحالق ، يلاحظ أنه عند النصيرية ، غاطمة هي « ليلة الفطر » وعلى « سهف » ( س إ م إ ف = « سيد حلال الفطر » ، الطبران » « جموع الأعباد » ، ١٤٩ ، ١٥٠ / ١٣٣ / ) » قارن بهذا عبد السكبور عند اليهود ؟ وفي أيام =

« والميم » ، وهو التموذج الأول النبي (خصوصاً لحمد) ، متغير وناطق ، ودعوته تنشر ، طافرة ، الأوامر الإلهية . وهو لهذا يعين تشخص العين و يسميه (سواء أكان واحداً أم تخاساً) وهو « الاسم » (١) الذي به يدعو المؤمنون الله ؟ والميم — شأنها شأن صيغة العلم التي تدعو الفكرة المعلل (دون أن تتدخل في فهمها) — نقول إن الميم هي « حاجز » يجب اجتيازه ، لأنها تحجب .

« السين » ، وهو النموذج الأول الله المساب » ، وهي الروابط الخارقة التي يمكن أن تربط بين السياء والأرض (قارن ، سورة الحج : ١٥ : « من كان يَظُنُ أن لن يَنصُره الله في الدنيا والآخرة فليَهُدُدُ بسبب إلى السياء ثم ليقطع فلينظر هل بذهبن كيده ما يفيظ ») — خصوصاً أسباب سلمان — وهو ، أعنى السين « سبب الشد والتلقين ، تدعو إلى سببل الله بالحسنى والإقناع ، كما أن نداه (٢٠ للودن يذكّى القلب بالصلاة . وهو « الباب الله الذي يدخل منه « النور الشَّعْشَماني » ، ومنه يتصل للؤمن بالحضرة الإلهية ، ويحقق عمل الله ، ينفخ الروح مولَّداً الأبدان ومعلماً النقوس (٢٠ ؛ الوهو المقدرة » التي تمنح « الوجود » .

ومن هذا كله تنشأ تصورات ثلاثة مختلفة للفعل الإلهى فى الأمة الإسلامية : فعند السينمية هو حلول الروح ، يغيض من الله يلهم السمين ، وعن طريقه يشرِق

<sup>(</sup>١) حجاب الاسم ، نشر الملم على الجمهور لا الحاسة .

<sup>(</sup>۲) الطبراني ، ه بجوع الأعباد ، ، ۸ ،

 <sup>(</sup>٣) ابن تيمية = ٢ س ١٩٨ ا الأذنى ، ١٧ . قارن بهذا لفيان منظوراً إليه على أنه الواعظ المعلم (سورة لفيان : ١٧ ) . وفي الحج برمز إلى سلمان = بالمتعر الحرام = الذي يضيء في ليلة الزدلفة ( الأذنى د الباكورة ه ، ٣١ ) . وسلمان أيضاً هو الذي يقبض الأرواح = ابن طجم ( الأذنى ، الكتاب للذكور ، ١٨ = ابن حزم ج ٤ س ١٨٨ .

ويقدَّس ويرفع تدريجياً حتى درجة التجلى « الملاكى » كلَّ النفوس المؤمنة ، حتى العين والم .

وعند العينية هو تغييب مُغجِز لشخص « الأيمام » ، وقد أَبْند بطريقة خفية ( دون تحويل وتجلّ ) لتمثيل سلطان الله الأعلى ( على هيئة شبح ) ، العين ، هنالك تُذخِل العينُ العبارة الخالقة الخاصة بالمج فى الصياغة اللامادية المتعلقة بالسين الذى يوحى إلى مريديه بأوامره .

وعند الميمية هو التجلى التدريجي ۽ والنمو بالقوة الذاتية لصاحب دعوة مفصح عن الشريعة ، أى الميم ( الصورة المسادية للروح ) التي تطبع أوامرها في القابلية المطلقة للمين ، وتأمر بقنظيم العالم عن طريق تشخصات تانوية ( = السين ) .

والآن فلنأتِ بإيجازِ على أسماء الفرق ، مبينين صلات الأسبقية بين المبين والميم والسبين ، بواسطة رموز رياضية : = ، > < ؛ راحزين للنماذج الثلاثة بالحروف : ع ، م ، س ( من بين الحمسة عشر تركباً المكن قيامها نظرياً خاصة بالأسبقية واللاحقية والمساواة ، لم ينظر ، فها يبدو ، إلا في السنة التالية ) :

السابق ( 1 - 7 ) عينية (أول ما نشأ من هذه الفرق وقد أغذوا القول بالتقدير السابق لنسل على من القول بأعدار النبي من صلب إبراهيم ؛ وعنهم السّبَثية ، ثم الكيسانية الذين يبدو أنهم يقولون : الإمام ( = ابن الحنفية ) ( ) الوكيسل ( = المختار ) > السادن ( = حَوْشَب البُرْمُمي ؛ راجع الطبرى = 7 - 0 0 0 ) ؛

وعند الفضّل الجُمْنِي ( الْمُتُوقِ سنة ١٧٠ تقريباً ) (٢٠ : ع ( = الرب ۽ مُخاس ) > م

 <sup>(</sup>۱) عند بیابر المزعوم ( کتاب ۱ الحسین ۱ ، نقله لمل باول کروس ۱ آن الکیسانیة قد قالوا :
 صاحت ( = ابن الحنفیة ، وهو ایسام فی حیاة علی ) > ناطق ( = علی ، وهو مجرد نبی ) .

 <sup>(</sup>۲) العمیرستان ج ۲ س ۱۷ . والفشل واب محمد ینظر إلیهما الفلاة علی أن لهم منزلة « الباب »
 السین . وق أحدها قبل هذان البتان لأبی النمر الثُمالی الدیکی ( حوالی سنة ۱۹۰ : مخطوطة پاریس ۱۸۸۳ ورفة ۵ ب وما ینلوها ) :

أَنَا أَبِصَرِتُ مِيْكَ الفرشِ فِي صُورَةَ إِنْسِيُّ أَنَا أَجِسُرِتُ رَبِي قَاعِداً فِي حَيُّ أَجِمْلِنِي

<sup>(</sup> ابن ماكوله ، مخطوطة الاحكوريال برقم ١٦٤٦ ، ورقة ٨٥ ب ، ويرقم ١٦٤٧ ورقة ٨٥٠٠. ومخطوطة برلين . Berl. Wetzt به ٣٠٤ ، ورقة ١٥٨ ب ؟ وأنا مدين بنقل النس الكامل لزميل أنتونيا ومثوخ Autuna et Miltwoch ،وقد ورد مبتوراً في السمائي : والأنساب ، ٤٠٠ ب).

(= نبى)> س (= رســول)، - ؛ وهذا ما تزيده الْقليائية بشكها فى أمانة المِيم والسين (فعند ابن جمهور الفُرابي أن جبريل أخطأ ؛ أو أن سلمان خان فيما يزعم بشار ، - والشلماني الذي يقول إن س = ميكائيل) (١٠)؛

وعند الحجمسة (الشريعي والتَجْرِي )<sup>(۱)</sup> : ع = م ( خاس ) > س ( خاس ) ؛ وعند مؤلهة على<sup>(۱)</sup> : ع (= الرب) > س = م ( ُخاس : سلمان هو الأول ومحمد الثالث من بين الخسة في ثاني الأدوار السبعة ) .

( ٤ ) السينية (١) عند أبى الخطاب ( المتوقى سنة ١٣٨ ) (٥) : س ( تصبح : مَلَك ، ثم : إله ) < م ( = نبى ) = ع ( = إمام : خماس : أو شـباع ، عند مُقمَّر الذي أراد أن يسوسي بين خاس المباهلة فأضاف إليهم سكّفيهم المباشرين : أبو طالب وعبد الله ) (١) . ولفة الحلاج تتضمن ألفاظاً سبنية ، وتقول : س > م ( انظر ٥ أخبار الحلاج » ٣٣ تابع عنه عنه ( ) ) .

(ه) الميمية (هذا الميل يظهر أولا عند المتبرة والمستنير في صورة أولية ؛ ثم يتحدد في سنة ١٤١ ه عند الزاوندية : (م) ، الذين يقولون : م ( = الرب : محمد، ثم عباس ٠٠٠ ثم

(۱) الحشيش في : اللطني ﴿ النَّذِيهِ مَ ، ٣٩٦ ؛ ابن الأُثيرِ ، ﴿ الْـكَامَلِ ﴾ ج ٨ س ٢٠٠ ؟ ١٧٨ ؛ وانظر بعد ُ اللحق رقم ١ -

(۲) الأشعري ، ج ۱ ص ۱۵ ؛ الاستراباذي ، ۲۲۰ .

Minorski Y £ ، ٤ ، ج ، RMA! = الدالم الإسلام = ١٤ ، ١٤ الدالم الإسلام = ١٨ ، ١٤ ، ١٤ الدالم الإسلام الدالم الإسلام الدالم الم الدالم ال

(٤) تارن به دور الحضر مع مومی ووصیه ، ودور آصف مع النبی سلیان ، کما وردا فی الغرآن
 (۱لقمی ، ۶ تفسیر الفرآن ۹ ، ۳۹۹ ) .

(٥) هو التاريخ الذي حدده الكشي، ١٩١.

(٦) النوبختى: « فرق الشيعة » ٤٠ وأبو حاتم الرازى « الزنا » ، ٩٠٩ . وإنا لنشاهد أن السيعة » أسباب » ( أو « و صفاء » ، كا يقول الطبرى ب ٢ ص ١٦٦٩ أثم أثمة ) كانوا موجودين مما قبل أن يكونوا متنابعين ( كا في مذهب الإسماعيلية ) ، كالشأن تماماً في الاتني عصر ( من التجباء » ثم الدعاة ؟ ثم الأثمة : الشهرستانى ج ٢ ص ٢٨ ) .

(۲) راجع كنابي و محوعة نصوص لم تنصر ۱۹ Recueit من ۲۶۱ تطبق رقم ۲ وأسطورة أسد ارژن قد علت من سلمان إلى الحلاج (۱۵ تفس الرحن ۲۸۶ كنابي و عذاب الحلاج (۱۲۸ من ۱۸۸).
 (۸) الطبري ، عن سنة ۱۶۱ ه ۶ القدسي ، ۱۳۸ من ۱۳۸ -

والسين هي فعلا ديك العرش ( الألذي ، د الباكورة ٠ ، ٠ ، ١ ، ١ ا مخطوطة باريس برقم ١٤٠٠ ورقة ١٣٧ ب ) ، لأنه أول من سلم على الإمام بالنهليل و د أنت أنت ٠ ; ابن سنان ، مخطوطة باريس برقم ١٤٥٠ ، ١٧٩ ب . وهو إذاً المؤذن ( فارن ص ٤٣ تعليق ١ ) .

المنصور) > ع ( = عثمان بن نهيك) > س ( هيثم بن معاوية = جبريل) . - ) :
وعند المكتبلية : س = بساوى سلسلة الأبدال (١٠ ؛ - ثم عند الإسماعيلية من أتباع
ميمون القدّاح : م ( = سابق ، عمود ) > ع ( = تالى ، أساس ) > س ( = الحدود
الثلاثة : وهم ثنانية عند الدروز) . والمسعودى يذكر بعض الشيعة الميمية . وابتداءً من
النّسترى صار كثير من الصوفية السينية من الميمية (١٠) .

والتركيب السادس ، ع = م = س وتطلق عليه النصيرية أنه إبليسي " ، لأنه ينتهى بالقول بالهوية بين ثلاث وظائف لا متجانسة ، وضع ثلائة أسماء حسق منها ( بدلاً من خسة الأسماء الحسق للخمسة شهود في المباهلة ) ، - نقول إن هذا التركيب قد ترك مع ذلك آثاراً عند النصيرية أنفسهم (1) وثمت من الأسباب ما يدعو إلى القول بأنه يمود إلى عُمّر بن الفرات ( المتوفى سنة ٢٠٣هـ) .

#### مائمة

ما أنينا به هنا من أنياه جمعناها (ه) كفيل بأن يقدم طائغة من الظنون الواضحة الق تؤيد كون سفان شخصية تاريخية وجدت حقاً . أما ازدهار الأساطير حول إسسلامه و والتمجيد الديني للدور الذي فام به ، من جانب الشيعة المقالية فلم بحداً إلا بعد فترة اختمار وتأمل عادية .

خَمَلُ فِي وَسَعَنَا الْأَنْ أَنْ نَضِعَ الْمُمَالَةَ فِي وَضَعَ أَقَرِبِ إِلَى الدَّقَةُ ؟ أَمَا فَيَا يَتَعَلَقُ بِالتَّأْثِيرِ

 <sup>(</sup>١) وفيهم بأخذ سامان مكان بلال أن سقط المباحظ إحدى عصرة رسالة ، ٩٨ و الحيوان عج ٢ من ٩٨ من ٩٥ ).

 <sup>(</sup>۲) جنتر بن منصور : ٥ تأويل الزكاة ٤ ، مخطوطة ليدن رقم ١٩٧١ من ١٩٧ كتابي ٥ جموعة نصوص لم ننصر ٧ من ١٠٣٠ .

 <sup>(</sup>٣) مخطوطة باريس برقم ١٤٥٠ ورفة ٤٤ ب ، ١٨٧ ؛ وهي بدعة مستنكرة هي وعكسها أي
بدعة شنبويه (= عمر ، عند الحصيي : الا الهناية ، من ١٣٠ ، وهو اثنيني ، ألاه يفرق بين الاسم والمعني ؟
راجع أيضاً مخطوطة باريس برقم ١٤٥٠ ورفة : ١٥٨ س) .

<sup>(</sup>٤) صبغة الحروف : ع م س ( فارن سورة ٤٤ ، آبة ١ ، ١٧ ) : وفارن ٥ سفر يسرا ٤ ؟ [كان النصيرة يعتقدون أن الحروف الحملة للذكورة في أول سورة ٥ كند ٥ معناها : ع م س حق ٥ ، وبهذا بعزون تركيب الحروف في الآية الوسول إلى مذهبهم . ويشبه هذا نظرة البهود في كتب القبالة فيا يتصل ٥ بسفر يسرا ٤] .

<sup>(</sup>٥) في الصفعات من هـ غذا البحث ؟ ص ١٠ ، س ١ - س ٢٠ ؟ ص ١٨ -- ١٩ ، ٢٧ ؟ كارن س ٢٥ تعليق ٤ .

الشخصى الذي لا بدأنه كان له ، فلا نستطيع إلا أن نضرب في أودية الخداس والفروش : دوره في تحديد بعض الشعائر مثل الاستبراه (١) وتخيس الصلاة (٢) ؛ -- وفي استعال «التأويل الشخصى» في النفسير ، عا تجده عند ابن مسعود والمقداد (١) . ولنلاحظ أنه طللا كان القرآن غير مجموع ، فإن الآيات كانت لا تطغو في الذاكرة إلا مرتبطة بهذه الشخصية أو تلك ، مُبَخِّلة أو مُبَعَضة ، فإسرائيل في القرآن كان يبدو على هيئة مجموعة من الأمثلة الشحقة في تطبيقاتها على أحوال الرسول ، من أصدقائه وخصومه ؛ وقد تكونت شعيرة الأخرين ، م مبتبطة بالآية ٤٨ من سورة الشعراء ( = واجعل لى لسان صدقي في الآخرين ، ، وهي شعيرة منيئة بدعوى الإمامة الشبعية (كا صليت على إبراهيم وآله - « الآل » ليس « الأمة » ) (٥) . وفي السنوات ، إلى ١٠ في المدينة ، قبل تحديد الحج حول السكمية ، كان من المختبل أن التهليل كان يقال أمام الرسول ، و يمكن أيضاً أن يكون التهويس البدوى الموجود الآن كان يقام حوله هو ، مما سيقتصر فيا بعد على الطواف بمكة . وسلمان قد كوّن على الأفل قارئاً هو قرشم الضّقي ( المتوفي سنة ٣٢ هـ) (١)

وليس ثمت ما يمنع من الظن أن النبي قد كانت له صفوة من الصحابة الموثوق بهم ٥ إلى جانب مساعديه السياسيين الكبار ، ومحالفين من أصحاب المنافع ومن المشكولة فيهم ٤

 <sup>(</sup>۱) ابن حنبل ، چ ۰ می ۳۷ س به ۲۶ ۶ ومن الغریب آن الحوارج یعترفون بسامان علی
 آنه راوی هذه التعبرة ( الجیطال ، و فناطر الحیرات و ج ۱ می ۳۲۳ ) .

<sup>(</sup>٣) إن الربط بين الخمسة أشخاص في الباهلة وبين الأوفات الحسسة قلصلاة كل يوم ( = الأسماء الحسني عند الفلاة ) يرجع تاريخه إلى أبي الحطاب على الأقل ، وتحق تجد نفس الثبت ادى الإحماقية ( تاريخ بنداد ج ٦ ص ٢٨٠ م ١٨ ) والنصيرية ( الأذني ، « الباكورة » ، ١٧ ، فارن مخطوطة باريس برفم ١٨٨ ه ورفة ١٨١ ، والكدى ، ٣٣ ، ه ٩ فيها يخس بالباحد وخميته ركمة ، وقارن أبوالمالي ، ٢٦ ، جوبار ١٨١ ، والكدى ، ٣٣ ، ه ٩ فيها يخس بالباحد خمة دوركبر عندالمالوية ، أبوالمالي ، ٢٦ ، جوبار ٢٦٠ ، الله و المدد خمة دوركبر عندالمالوية ،

<sup>(</sup>٣) ابن البطريق ، ١٧٨ ، العلمرى ج ١ ، ١٣٠٠ ، وتبعاً هذا التأويل الشخصى ، المأخوذ عن تأويل النبي ( ومن هنا تفسير القول الغريب ت « السنة لا تنسخ بالفرآن » ) ، يلفب بوئس البقطبني الإمام رضا بلقب « الطاغوت » لما أن حادن المنتصب الفلافة ( الاستراباذي ، ٣٨٠ ) ( قارن الاعتداء الذي وقع على الحسن في المدائن من الثلاثة ، لا من الحوارج : النونجني ، ٢١ ) .

 <sup>(</sup>٤) ابن تبعية ، « منهاج أهل السنة » ، ج ٤ س ١٥ - س ١٩ ، السيوطى ، التعبيح في التصلية
 ( مخطوطة تبدور ) ؟ أبو نعيم ، ١٣١ .

<sup>(</sup>ه) قارَن سورة آلٌ عمران ، آية ٣٠ ؛ والنرماشيري ، أور= الاستراباذي ص ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٦) الطبري ج ١ ص ١١٣ ، ٢٨١٧ ،

وكانوا أعز إلى قلبه من المؤامرات الدبلوماسية فى بيت أزواجه ، وأنه كان يؤثر من بعدد خديجة وزيد وأكثر منهما حذيفة وسلمان . وكان ثمت إلى جانب من شاركوا النبى إيمانه القوى باتحداره من صلب إبراهيم ورسالته مبشراً ونذيراً نفر من انزهاد المشتاقين إلى المدل كانوا ينتظرون بليفة انتصار « القائم » (١) أعنى الحاكم المهتدى ه بالروح \* الذى سيقضى أخيراً على أكل الصدقات و يشق قلوب المنافقين .

وفى يوم مشهود — هكذا يروى الشيعة — شهد سلمان الباهلة ( ٤ شوال سنة ١٠ ه = وفى يوم مشهود — هكذا يروى الشيعة صبهد سلمان الباهلة ( ٤ شوال سنة ١٠ ه عا النبي ، وهو أمام وفد بنى بلحارث المسيحيين ( ٤ من نجران ( ٥ ) ، هؤلا و إلى المباهلة ( سورة آل عمران : ٤٥ : « فَمَن حاجَّك قيه من بعد ما جاءلة من العلم فقل : تعالوا نَدَّعُ أبنا الا وأبنا اكونسا وأنفسكم ، ثم نَبْتَهِلْ فنجطلُ لعنة الله على الكاذبين » ) . ولهذه ونسا الحاكمة ، التي فيها إظهاره الوحيد لإخلاصه المطلق ، جمع النبي « أهله » ، « الخسة » الذين دثرهم بدثاره وهم ( عداه ) حقيديه وابنته وزوجها ، وهائن على إيمانه برسالته النبوية . ومنذ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، آية ١٦ .

 <sup>(</sup>٣) والباهلة ، وهي عبد للشيعة قديم (البيروني ، الآثار الباقية » س ٣٣٣) قد أوجدت شميرة خاصة بفله الشيعة ، يقصد شها الحل على الاعتراف ، عند الشيعة طبعاً ؟ وهي بهذا تقضى على النقية (السكليني ، « السكاني » ، غير مرقوم الصفحات ؛ الاستراباذي ، ١٧) . = عبد النجلي ) .

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى موسى (الكثيب الأحر: ل. ا. ماير ه المجلة الدورية (كل ثلاثة أشهر) للسم الآثار القديمة بفلسطين ع ج ٣ من ٣٠ . Z.A. Mayer: Quart. Dept. Antiq. Palestime . ٣٩ من ٣٠ مثل النهامة ( = غمامة سينا في : ه إذا نشأت سحابة بيضاء صافية مبرقة من عدة قاموا إليها بيثهلون ويتضرعون ويقولون قد من على بنا في السحاب » ( اللهلي ه الموضع المذكور ، ٣١ ، ٣٢ ؛ قارن ابن قنيبة ، « عيون الأخبار » ج ٢ من ٢٨٣). ويبدو أن هذه « الموسويات » ليست من مصدر يهودى .

<sup>(</sup>٤) وتحن نظم أن أهل تجران رفضوا الدخول في الباهلة ، خوفاً لا اقتناعاً ، وولدوا مصالحة تقضى عليهم بدنع الجزية مع بقائهم نصارى ؛ وهو الغاتى كان — فبل انفاقى آيلة وأذرح — أول \* تسليم \* من السيحية للاسلام (كِتانى ، ج ٢ من ٠٠٠ — من ٢٠٠ » لامانى ، فاطمة ، ٧٠ تعليق ٣ ، البلاذرى ، فالفتوح \* ، الأغانى ط ٢ ج ٠٠ من ١٣٠ — ١٣٠ ، المجلسى \* بحار الأنوار » ، ج ٩ من ١٤٠ — ٢٥ ) .

 <sup>(</sup>د) كانت هذه الفيله و وهي من منحج ، فحلف مع قبيلة همدان . وبتراءى للمرء أن تمت ترابطاً بين هذا الحلف وبين الترعة المنبعية المتحملة التي أجاها بنو همدان ، الذين سلموا لعل بدون قنال في أيام النبي ، فيا بعد وأصروا عليها ؟ فإما أنهم شاركوا في انفاقية المباهلة ، ولما بالأحرى كان من شأن رفض بني بلحارث الدخول في المباهلة ( وقتل روح بن زرارة الحارثي ، ولا يعرف تاريخه ، أورده الهمذاني ، هي ملحارث العرب » تحت المادة إلى أنه أدى إلى فصم عرى الحلف وإسلام بني همدان .

ذلك الحين استحال عند بعض صحابة النبي ما كانوا يحملون من مودة نحو المحسة إلى حب عبادة (١) ، فقد قدسوا آل على لأن قرابتهم الدموية المتفاوتة (٢) في قربها من النبي قد تحولت بنوع من الشعيرة العلنية (المبلعلة) نقلت إليهم كل أملهم في العدل بعد موت النبي ؛ وفريق آخر أبغضهم باقلين إلى آل على تأثره (٢) بموتاع الكفار الذين قتلوا في بدر بأس من الرسول بيد على . قلما حدث أن قبض النبي ، وهو لا أعظم مصيبة » (١) كا يكتب في شواهد القبور ، كان على سلمان أن يحدد معتقداته ويؤكدها ، فبدأ في العراق عند بني عبد القيس حركة أحقية على بالخلافة ، قبل أن يبدأ أبو ذر وغار (١) . ولم يكن على على يبنة من المصير المحزن الذي ستببه له خلافته النبي في الأمة الإسلامية ، إلا تدريجها ، فكا لاحظ (١) النظام ، لم يتبخذ على موقف صاحب حق إله في إلا حين واجه الخوارج الثائرين الذين قالوه في سنة الله المه على عاتفه كل هذا المصير ، وغدا ليقتل في سبيل العدل يكر يلاء (١) المدل يكر يلاء (١) المدن ، الذي أخذ على عاتفه كل هذا المصير ، وغدا ليقتل في سبيل العدل يكر يلاء (١) .

 <sup>(</sup>١) رأينا منذ قليل الراجلة بين الخمسة الأشخاص وبين الصلوات الحمس ؛ غارن أيضاً ماريقة الفلندرية
 قى ذكر الخمسة ( د السنوسي = ، د السندييل + ، ٣٢ ، ٣٢ ، وأمام مثل هذا التجيد والمسادة ،
 شكون اعتراضات لامالس ( ق • معاوية = من ٣٦ ) لا أساس لها بعد .

<sup>(</sup>٣) من الواضع أن محداً لم يؤاخ بين تفسه وبين على ، في المؤاخاة بالمدينة (وقد بين سارازان Sarasin ، وفقاً لما يقوله ابن سعد ج ٣ ص ١٤ ، أن علياً قد أوخي بينه وبين سهل بن حنيف) ، لمسكن من الواضح أيضاً أكثر من هذا أن محمداً ، • يتيم أبي طالب ، (ابن حنيل ، ج ١ ص ٣١٢ ا عارته بما في سورة الضحي : ٦ ، سورة البلد : ١٥ ) ، وهو الذي أخذ عنده ابن من يدين له النبي بالسكتير ، قد كان على بالنسبة إليه أكثر من أنح ، حتى قبل أن يزوجه فاطمة .

<sup>(</sup>۳) این آبی الحدید ، دشرح البیج » ج ۳ می ۲۸۳ (و چ ۱ س ۲۶۲ — س ۳۶۹) ا الفریزی د التراع » س ۱۲ — س ۲۰ ،

<sup>(</sup>ه) في سنة ۲۱ ، حسيا يروى الجاحظ ( ابن أبي الحديد ، فاشر ح النهج ، ج ١ ص ١٢٣ ) .

<sup>(</sup>٦) الموقف الذي ألهم في النهروان ( ابن أبي الحديد ، ه شرح النهج ، ج ٢ س ٤٨ .

<sup>(</sup>٧) إخوان الصفاء ج٤ س ١١٨.

<sup>(</sup>٨) أو الصاد ( في الحماب المنوبي ، وفيه س = ٢٠٠٠ ) .

وكان سلمان قد توفى قبلهما ، بيد أن هذه الرغبة في المدل في الدنيا ، وهي التي بذر سلمان بذورها ، وتحولت إلى مذهب الشيمة ، قد استحالت في الإسلام شوقاً إلى الحياة الأبدية . وإخلاص الشيعة لقضية الإمامة والمهدى المنتظر - وصوفية النزعة إلى الزهد ، كل هدذا بحده ، إذا ارتفعنا إلى الأصول الأولى ، في سلمان ، والقول المشهور الذي فاه به الإمام جعفر الصادق وأصبح عند أهل السنة فيا بعد من بين الأحاديث النبوية لا يتطبق على أحد خيراً عما ينطبق على هذا الأعجمى الذي أتى إلى الإسلام من بعيد ، وضنى بهذا القول قوله : « بدأ الإسلام غربباً ، فسيعود غربباً كا بدأ ، فطوى الفرباء من أمة عمد ( ) أى أن الإسلام بدأ غربباً مهاجراً (في الكوفة ، أو القدس ( ) ، قبلته الأولى والأخيرة ) كا بدأ ؛ وطو في لمن سيغتر بون من أمة محد ( كى ينفقدوا القائم ) : وهي الأولى والأخيرة ) كا بدأ ؛ وطو في لمن سيغتر بون من أمة محد ( كى ينفقدوا القائم ) : وهي عليه بتأويل روحى فقال : « فطو في للغرباء ، من أمة محد صلى الله عليه وسلم ، فهم المنفردون عليه بتأويل روحى فقال : « فطو في للغرباء ، من أمة محد صلى الله عليه وسلم ، فهم المنفردون بديهم (أى الذين اعتكفوا وانقطموا فله وحده ) » ( )

 <sup>(</sup>۱) ابن زینب التمانی ، و الغیبة » ، ۱۷۵ — ۱۷۵ الغوان الصفا ، چ ، ۱۷۹ ؟ ابن الولید ، ۳ الفائم » ، مخطوطة حملاتی ج ۳ می ۳۰۰ ، والرسالة الحنبلية التی کنبها ابن رجب ، وطبعت في و المجموع » الوحابي لابن رميح ، القاهرة (المتار) ۳۱۹ — ۳۷۸ .

 <sup>(</sup>۲) دور الهجرة عند الإسماعيلية ؟ (ق أرض هممان (جلازر ، Olaser : Peterm. Mitteit سنة ۱۹۸٤) ؟ قارن إخوان الصفاح ؛ س ۱۹۱ س ۱۹ (الهجرة إلى بيوت ناطقة ) ؟ ابن أبى الحديد ، چ ٣ س ۲۱٥ — س ۲۱۹ ...

<sup>(</sup>۲) ورد فی کتابی ۴ مجموع نصوص لم تنصر ۲ می ۱۹ Recaeil ( وراجع کتابنا د مبعث ۳ Essai می ۱۹۷۷ ) .

# ملحق رقم ٢ — ضمسة تصوص غير منشورة خاصة بالغرق الفلاة المسماة « السلحائية » أو « السينية »

۱ - أبو حاتم الرازى (حوالى سنة ٣٣٧ه = ٩٣٤ م) فى ١ كتاب الزام » ، فصل في إفرق الشيعة ، ورقة رقم ٩٠٧ :

ومِنَ الْفَلاة : السلمانية : وهم الذين قالوا بنبوة سلمان الفارسى ؛ وقوم قالوا بإلهيته (''— تمالى الله علوا كبيرا ؛ فنهم من وقف عليه ؛ ومنهم من قال بنيره بعده ('' . وقال (الذين يؤمنون بنبوته في قول الله عن وجل : « واسأل مَنْ أرسالنا مِنْ قَبَالِثُ مِنْ رُسُلِنَا » [ سورة الزخرف : 23 ] قالوا إنما هو سلمان '' « أرسلنا قبلك من رسلنا » ؛ و إنما كانت الكتابة في المصحف : الميم ملصقة بالنون بلا ألف ، وهو سلمان ، كما كتبوا لنمن '' ، عثمن — بلا ألف . وغلا فيه قوم حتى فَشَاوه ('' على أمير المؤمنين على صلوات الله عليه .

٣ - صيفة تذر سامان عند الخطابية والناووسية ؛

(۱) الرواية المختصرة ، لعنبسة (لعمله الناووسي الذي بهذا الاسم والذي ذكره المكثني في «كتاب معرفة أخبار الرجال » ، طبعة بومباي ص ۱۸۸ ) :

<sup>(</sup>۱) الأشمري ۽ ه مثالات الإسلامين ۽ ج ١ س ١٣٠٠

 <sup>(</sup>٧) ونفس التصنيف فيا يتعلق بالترق الإمامية ، فهم ينفسمون عند موت كل إمام إلى • واقفية »
 و « قطعة » .

<sup>(</sup>۳) المواقع أن هذا التفسير قدم، ويرتبط بتفسير الآية ١٠٥ من سورة النحل (الأعجمي = سلمان) الكنه لا يقوم على هذا المتطأ النحيرى الفاحش ، بل يتصور كنابة سلمان هكذا ، سلمن ، بدون ألف ، كلا يحتوى هذا الاسم إلا على حروف توارنية ، س أ ل أ م أ ن ، وهسذا يساوى ١٨٠ قى الحساب العددى لأبجد ، كالحال تماما في س أ ل أ سأل لا عند ١٨٠ ( « سلمل » هو الاسم المنتوصى المسان ) . وهذه المنساوية ، التي اخترعت حوالي سنة ١٢٨ ه ، تعل على أن ألف المد لم تسكن قد عم السمالها بعد في الكنابة بالكوفة .

 <sup>(</sup>٤) والصاة القديمة من شخصى لقان وسلمان لا ترجع إلى الكتابة وحدها ( راجع ما قلناه قبل ص ٣٩ تعليق ٣ ) .

<sup>(</sup>٥) هذا قول الـينية ، يعارضون العينية .

«قال لى أبوعبدالله (جعفر الصادق) عليه السلام: أى شى، سمست من أبى الخطاب؟ (١) قال ن أبوعبدالله (جعفر الصادق) عليه السلام: «عيه ولا تَنْس » و إنك تعلم النبيب و إنك قلت له هو عَلِيه علمنا وموضع سرنا، أمينٌ على أحياننا وأمواننا » .

( س ) الرواية الطويلة للخَصِيبي النَّصَيْري ( عنوان كتابه غير ظاهر : أورده الطبرسي النوري ، لا نَفَس الرحمن = ، طبع حجر بطهران سنة ١٣٨٥ هـ، الباب الخامس ، ص٥٣٠ [ غير مرقوم الصفحات ] — ) :

(قال جعفر لأبي الخطاب): يا عمد! أخاطبك بما خاطب به جدى رسول الله صلى الله عليه وسلم سلمان وقد دخل عليه عند أم أيمَن ، فرخب به وقرّبه ، وقال: أصبحت يا سلمان عيبة علمنا ومعدن سرنا ، وعجم أمرنا ونهينا ، ومؤدّب المؤمنين بآدابنا . أنت والله الباب الذي يَوَّه علمنا ، وفيك ينبًا علم التأويل والتنزيل وباطن السر وسر السر . فبوركت أولاً وآخراً ، وظاهراً وباطناً ، وسياً وميتاً (٢٠). فقال رسول الله هذا القول لسلمان وقلته أنا لك يا عمد » .

۳ - دور سلمان مع الحجسة ، كما يشرحه بشار الشعيرى (المتوفى حوالى سنة ١٨٠ هـ) (٢٠):
أورده الكشى ، الكتاب المذكور ، ص ٢٥٣ عن مصدر لم يذكره ، لعلمه مُرّازم
المدائني المتوفى حوالى سنة ٢١٠ = ١ ونقله أبو جعفر الطوسى في « الاختيار = ، وأبو على
الرازى في « التوضيح » ، الإستراباذي : ٥ المنهج » ص ٦٨ :

« مقالة بشار ( هى ) مقالة المُلْياوية : يقولون إن عليًا عليه السلام ربُّ وظهر بالعلوية الهاشمية وأظهروا = عبده ورسوله بالمحمدية . ووافق أسحاب أبى الخطاب في أر بعة أشخاص : على وفاطمة والحسن والحسين عليهم السلام ، وأن معنى الأشخاص الثلاثة ، فاطمة والحسن والحسين ، تلبيس ، وفي الحقيقة شخص على ، لأنه أول هذه الأشخاص في الإمامة والكثرة . وأنكر وا شخص محمد عليه السلام ، و زعوا أن محمدًا عبد وعليًا رب ، وأقاموا محمدًا مقام

 <sup>(</sup>۱) قارن تنصیب بائر لجابر عند النصیریة ( « تخوع الأعیاد » ، ورقة ۳ ب ؛ وفارن النبی فی
 المراج ، أورده این عما كر چ ٥ س ٥ ٩ ؛ این الجوزی ، « دفع النب » من ۲٦ ) ,

 <sup>(</sup>۳) النوازی مع « أحیاتنا وأمواننا » فی الروایة الأولی یجملنا نفكر فی وجود مصدر « مشترك لكانمهما .

<sup>(</sup>٣) روى عن المفضل الجمني ، ذكره الحصيبي في ٥ الهداية ، ٣٤٣ .

ما أقامت (١٠ الخبسة سلمان وجعلوه (١٠ (أى سلمان) رسولاً لمحمد صلوات الله عليه . فوافقهم (أى بشار) في الإياحات والتعطيل والتناسخ . والتُليّاوية سمتها المخبسة على الإياحات والتعطيل والتناسخ . والتُليّاوية سمتها المخبسة عداً عبد على و أنكر رسالة أن بشار الشعيرى لما أنكر ربوية محمد و جعلها في على ، وجعل محمداً عبد على و أنكر رسالة سلمان ، مسيخ في صورة الطير بقال له عُليّا ، يكون في البحر (٢٠ ؛ فإذلك سمّوهم المُليّائية » . علمان ، مسيخ في صورة الطير بقال له عُليّا ، يكون في البحر (٢٠ ؛ فإذلك سمّوهم المُليّائية » . علمان ، مسيخ في صورة الطير بقال له عُليّا ، يكون في البحر (٢٠ ؛ فإذلك سمّوهم المُليّاتية » . علم سلمان ، مسيخ في صورة الطير بقال له عليه عليه عليه باول كروس (قم ١٠٥٥ ، أرسله إلى باول كروس وهو بسبيل نشره :

( ورقة ۱۹۸ ) [ إن الماجد هو الذي قد بلغ بنف وكده من العلم إلى منزلة الناطقين ، فصار ناطقا (مملاحظاً ( = يتلقى بوجى ) للصامت ( = العين ) ، وصارت منزلته من الصامت منزلة السين من الميم ، وذلك على رأى أسحاب العين ، لا على رأى أسحاب الدين ، لا على رأى أسحاب الدين ، فكنزلة الدين من السين ، على الخلاف الذي يقتضيه اختلاف الذهبين س ٨ - س ١٩١ ] . [مختار رسائل جابر بن حيان ، عنى بتصحيحها ونشرها ب . كراوس ، القاهرة ١٣٥٤ = = سنة ١٩٣٥ م ه ص ١١٨ .

( ورقم ٦٨ - ) : ٣ - ٠٠٠ وذلك أنهم لما رأوا الظلما في الميم ظاهراً قالوا : إن ما فيه من أجزاء النور الظاهرة والمتضاعفة ليس له من ذاته ، لأن الذات الواحدة الطبيعية لا يكون منها فملان متضادان . فقالوا « إن السين تُقدِها» للها رأوا من قلة تلك الأجزاء الظلمانية في السين . وذلك أن جزءها الظلماني لاحركة له ، فهو فيها خنق جداً ، لأنه مشابه في الصورة

 <sup>(</sup>١) عند ابن الندائرى إ • الرد على انبلاة › ، أورده الاستراباذى ، ٢٣٠) التخميس هو القول.
 بأن سامان الفارسي والمقداد وعمار وأبا ذر وعمرو بن أسبة الضمرى يهيمنون على خلام المحكون .

<sup>(</sup>٢) إذا كان يقول بأنه هو جبريل ، فهذا مذهب النرابية .

<sup>(</sup>٣) قارن أبا الجارود الذي تحول إلى سر"هوب ، وهو وبحش بحرى ( السكتبي ، ١٥٠ ) .

<sup>(</sup>١) استعملنا هذه الكلمة بدلاً من عبارة « أسحاب السين » الواردة في النمي فارن : سَلَسْلِة في كتاب » إخراج ما في الفرة إلى النمل » للمؤلف نفيه . والسين أحد الأسماء النموصية لسلمان ؟ والحرف الظاماني الوحيد في اسمه هو ألف المد الأوسط ! بينها الحرف الظاماني للميم ( الاسم النموصي لمحمد ) وهو الدال النهائية ، مشكول .

<sup>(</sup>٥) هذا الناطق هو ٥ الماجد ، الذي تبعث هذه الرسالة في فضائله .

<sup>(</sup>١) العين هي الاسم الغنوسي لعلي .

لأعظم الأنوار قدراً ، وهي الهمزة الفاعلة للحروف (١) التي هي العين الأولى ، وهي البسيط الأولى لأجل الاختراع والنطق الشريف الفاضل» [نشرة كروس ص١٢٠س٤ — س١٠]. ( ورقة رقم ١٦٩ ) = ٥ ٠٠٠ وأما السين التي صار بمنزلتها من الميم ، فإن السين لأجل طول الصحبة والمجاورة لم بجز أن تكون كالماجد ، بل كان حرفها الظاماني وسطاً خفياً ماكناً ، ولا تبيّن فيه حركة بئة في شيء من أحواله وحيث ما وقع من المواضع ، ولذلك صار جنساً واحداً عُجْمينًا ٥٠٠ ه (أن نشرة كروس ص ١٢٣ س م م أن ) .

a — أحمد بن على النجاشي (المتوفى سينة ٤٥٠ هـ) . « الفهرست » (أورده الإستراباذي ، ■ المنهج » ص ٢٣٤ ) :

۵ على بن العباس الجراذيني — رُمِي بالغاو وُغْيِز عليه ١٠٠٠ له كتاب الآداب والمروءات وكتاب الرد على السلمانية (في الأصل المطبوع: السلمانية)، طائفة من الغلاة. أخبرنا الحسين بن عبد الله (= ابن الفضائري، المتوفى سنة ٤١١ه هـ) عن ابن أبي رافع عن محمد يعقوب (= السكليني ، من الرى ، توفى سنة ٣٣٨هـ) ، عن محمد بن الحسن الطائي الرازي (المتوفى حوالى سنة ٣٨٥هـ) .

## ملحق رقم ۲ — اشارات الى المصادر

أول ثُبَت بالمصادر الخاصة بسلمان بشكل واسع قد ظهر في : كيتاني ، « حوليات الإملام» ، ح ٨ ص ٤١٧ — ١٨ Caetani : Annati dell'Islam ٤١٨ — ٤١٧ قارن «تار يخيات»

 (١) فيها يتصل بناهبرة كرف فاعل في مفايل الأنف كرف ساكن ، انظر الدؤلف نفسه ، كتاب التصريف (ورقة ١٣٩ ب) ، « والرحة » ، « السر المكنون » : وابن عربى ، « الفتوحات المكية » ، ج١ س ١٣١ .

(٣) • نجمى • أى لا يمكن النطق به فى العربية (إشارة إلى الأصل الفارسى • العجمى • السامان ) ،
 يجب أن ينفط (ولسكن الألف لا تنمئة لها) , ولعل هذا مأخوذ عن السامانية الواقعية الدين أشرنا إليهم من قبل : ليس لدامان الفارسى خنفاء .

ومذهب العينية عند النصيرية يفول ، على العكس من هذا إن : روح الليم من نور الذات (هنا <del>مند</del> العين) وجسده من نور قطره بأسم مولاه وخلق (الخاوق : أي الميم ) من صمود ذلك النور روح السين (النشابي، « المناظرة » ، مخطوطة باريس برقم - ١٤٠ ورفة ، ١٤٠ ب ) : ولهذا فإن مذهب السينية يوصف بصفة الإلحاد ( الموضم نفسه ، ورقة ٩٩٠ ) .

(٣) وعلى هذا يكون الجراذين هذا قد تونى حوالى سنة ٢٤٠ هـ ، مما يجملنا نؤرخ فرقة السلمانية
 هذه بالثان الأولى من الثري الثالث .

ج ١ ص ٢٨٣ Chronographia ٢٨٣ . وأغلب النبث يُعتوى على مصادر سبنية لا شيعية ، ولم يحسب حساب ما ورد قيه إلا بطريقة جزئية في الصفحات التي كتبها عن سلمان .

#### ا — تصنيف المصاور

#### ٠ - الرواة المباشرون

هناك ثبت يحوى ٣٥ اسماً ، وضعه المزتى (ورد في لا تهذيب الكال له ، مخطوطة باريس برقم ٢٠٨٩ ، ورقة ٢٩٦ - ) . يمكن أد يضاف إليهم قدر عشرة آخرين . ويلاحظ من ناحية أخرى أن مثل هذا النبت قد يخدع به الإنسان . فإنه بالنسبة إلى حديث ما ، لا يعد اسم الراوى الأول صحيحاً إلا إذا كان الإسناد صحيحاً . وتحن نجد أن المزيفين من واضعى الأحاديث ، وقد كانوا على علم بقواعد النقد الشكلى ، قد بذلوا جهدهم في الاسنم السائيدهم بحيث بجب بادى، ذى بد، أن لا نتى في الأسائيد المطابقة للقواعد والتي ترجع إلى أسائيدهم بحيث بجب بادى، ذى بد، أن لا نتى في الأسائيد المطابقة للقواعد والتي ترجع إلى مال و أول لا مشهور ه ( مثل أبي هربرة بالنسبة إلى الرسول ، زاذان أو النهدى بالنسبة إلى الإسناد . وحينا يفحص الإسناد حتى آخر حدوده ، نتوقف ، صاعدين في سلسلة الرواة عند أول راو نعرف أنه كتب ( على الرع من التمويه النقعي بأن هذه رواية شغوية ) الإسناد بجوعة أو كتاباً ( معروفاً أو عكن تبين أنه كذلك من التوجية غير المزيف لسلاسل الإسناد الشهورين في هذا البحث — وعن هذا السبيل استطمت تميز الروايات المختلفة الخاصة المذكورين في هذا البحث — وعن هذا السبيل استطمت تميز الروايات المختلفة الخاصة المذكورين في هذا البحث — وعن هذا السبيل استطمت تميز الروايات المختلفة الخاصة للخبر سلمان » ، — وفيا يتصل بيتية حيانه تراءى لى تصنيف المصادركا بلى :

ا حقیل سنة ۸۰ هـ. رواة تجمعهم روابط القبیلة ، مثل مجموعة عبد القیس—حراه ، التی میزناها آنها ص ۱۹ — وتتضمن تراوان بن ملحان ( روی عن عمار وحذیفة . ورد اسمه مقلوباً فی ابن سعد ) () ته وأبا قدامة ضمان البكری ، وأبا الظبیان ، وعنهم أخذ سماله ابن حرب . و یمكن أن بضاف إلیهم أیضاً أبو عمران البحوثی وحبیب بن أبی ثابت .

<sup>(</sup>١) المزى ، مخطوطة باريس برقم ٢٠٩١ ، ٢ ب ؟ ٥ طبقات ، ابن سعد ج ٢ ، ١٥١ .

ب - بعد سنة ٨٠هـ، رواة تجمعهم روابط المذهب، فمثلاً:

أولا — الكيسانية القدماء المتآلفون مع المرجثة : إسناد أبي الطُّفَيْل عاص بن واثلة الليتي (<sup>(1)</sup>) سَلِّم بن الصلت التبدي (<sup>(1)</sup>) عُبَيْد السَكِيّب. و إسناد أبي عثمان النهدي (<sup>(1)</sup>) و إسناد أبي سعيد انْفدري > أبو سلمة ابنُ ابنِ عوف > طارق بن شهاب الأحسى (<sup>(1)</sup>) و الذي ربما يختى أخذه عن متحول قديم ، هو « سميفة الوصي » »

ثانیا: الزیدیة إسناد أبی وقاص > الشّدّی والشّفاَیی > شَریك (المتوفی سنة ۱۷۷)

إسناد ابن بُریدة > أبو ربیعة > حسن بن صالح (المتوفی سنة ۱۹۹). إسناد زاذان
السكندی > عطاه أو أبو هاشم ، أو ابن رستم > قیس بن ربیع (المتوفی سنة ۱۹۵).

اسناد آل أبی قُرَّة السكندی وعنهم أخذ أهل السنة كذلك. إسناد عبد الله بن مُكتیل > كُتَیْر النّواه وسالم بن أبی حفصة (۵).

قالنا : فيا يتعلق بالإمامية ، نشاهد أن نقاط الربط بين الأسانيد « المرقمة » من الصعب إدراكها . وكل ما نستطيع هو أن نقول إنه بعد سنة ٣٧ هـ ، تكومت جماعة تدعو إلى أحقية على في الخلافة « بالكوفة » ، عند صعصمة ، منها أشيغ وحُجِّر وهبه المراني والحارث الممداني ( وخصوصاً و مُشَيِّد الهَجَري الذي أذاع أحاديث ننبؤية جعمت وكتبت ( ولعل ذلك في \* سحيفة الوسي » ) .

 <sup>(</sup>۱) طبقات این سعد ، ج ۲ ، ۲ ، ۲ ؛ البلاذری ، مخطوطة باریس برقم ۲۰۹۸ ، ورقة ۲۹۴ ب ،
 فیا بتعلق بزوجة اینه ؛ البندادی « الفرق بین الفرق » ، س ۳۳ .

 <sup>(</sup>٣) أبو نعيم ، «ذكر أخبار اسفهان» ج ١ مى ٠ ه ؟ لم يذكر = ابن سعد ، ج ٤ ق ١ ص٣٠ ،
 ولا ابن حنبل ج = س ٤٤٤ .

<sup>(</sup>٣) ۱۲ سنة معه ( ابن سعد ، ج ٧ ق ١١ س ٦٩ ) ، صديق غتار ( الطبرى ج ٢ ، ١ ٩٠ ا د ١٧ الرساية ، ج ٣ ، ١ ٩٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أقاض في ذكر تفاصيل عن سلمان (ابن سعد ج ٢ ، ٢٪ ١ ، الإصابة ، تحت رقم ٢٢٢٦)؟ قارن ابن حضل ج ٣ ، ١٤ .

 <sup>(</sup>ه) الدهبي، ه ميزان الاعتدال ه ج ۱ ، ه ٤٤ -- الري ، مخطوطة باريس برقم ٢٠٩١ ،
 ٤ ب -- اين صعد . ح ٢ ، ١٣٤ -- اين سعد ح ٢ ، ١٠٢ -- المزى ، المكتاب المذكور . ؛ ب
 ٤ ب -- النه عدد . ح ٢ ، ١٣٤ -- ١ ، ٢٠٣ -- ١ المطيب . ه تاريخ بنداد، ح ٨ ، ٢٧٤ -- ٢٧٧ .

## ٢ – المصادر الكثوبة

#### (١) منحولات إلى على :

١ - ٣ صحيفة الوصى ١ ، التي كان عند عُمارة العبدى (المتوفى سنة ١٤٣ هـ)(١) نسخة منها - و يقال إن ابن سيأ ( = ابن وَهْب )(٢) أذاع منها رواية مُشْرِضة .

۲ - خُطَب على (عجوعة ربحا تكون هى نفس الكتاب السابق<sup>(۲)</sup> ، تتضمن نصوصاً قديمة ، حتى فى نشرة الشريف الرضى)<sup>(1)</sup>

(١) الذهبي ، « ميزان الاعتدال » » ٢ ، ٢٤٦ ( قارن ابن حنيل » ٢ ، ٢٣ ) .

 (۲) حو لیثی دلائیدا الذی أتبت هده الهویة بین این سبأ واین وهب، معتمداً علی البلاذری (مخطوطة باریس پرقم ۲۰۹۸ ورفقه ۲۰۵۰ و ولیس ۱۹۵۲ و می مسألة مهمة ( فی بحث له بمجلة الدراسات الهمرقیة ISO ، ۱۳۲۰ ( سنة ۱۹۹۳) س ۱۹۹۶) .

 (٣) المشكلة الحاصة بتعرير ٥ خطب على ٥ لبست مجرد مشكلة المحادر التي أخذ عنها هذا التعرير الذي نام به الشريف الرخي ، حوالي سنة ٣٠٤ = 1 بعنوان ٥ نوج البلاغة ٥ ) ، إلى جانب القطع ذات الأخلاق الوعظية الحطابية . المحتوظة في تحريرات إبراهيم بن الحسكم القزاري ( المتوفي سوالي سنة ١٩٠٠ كنتورى ، ٢٠٦ } وأبي عبيدة ( الجاحظ ، د البيات والنبيين ، ج ٥ ، ٢٤ — ٢٧ ) ، والمدائني ( • الفهرست » ، ۲۰۲ ) ، وهي تنضمن فترات ذات أهداف سياسية ومذهبية دينية . والتحرير الزبدي الذي وضعه ابن عقده ( التوقي سنة ٣٣٣ هـ } يتول إنه يرجع إلى زيد الجهني ( التوقي سنة ٨١ ) ، من طريق أبي مِعَلَّـنَف (العلوسي"، س ١٤٨ ! تارن التعلى ، في • طبقات • ابن سعد، ج٦ ص٣٣٣)؟ والسكفي [ س ٢٧٤ ) يروى أن الإمام زيد قد درس ء كتب على ٤ . ولا شك في أنه كانت توجد مجوعة سابقة على انشقال القرق فيها بين سنة ١٩٣ و سنة ١٥٠ م. لأن هذه الحطب محفوظة أيضاً عند الإحماعيلية ( نصرة الفاضي النمالي ؛ قارن إرقالوف ، دليل كتب الإحماعيلية Ivanow : Guide 🗷 Ism. Lit تحت رقم ٧٣ = ٧٣ وفقاً لتصحيح كروس تى • مجلة الدراسات الإسلامية • REI سنة ١٩٣٢ ، س ٤٨٧ ) واقتبس منها في السكتب النسوبة إلى جابر وعند النصيرية ( • أنا ميلك عاد وتمود ؛ ، وهمي كلة الهم الصولي الحلاج بآنه سرقها ، وتوجد في مخطوطة باريس برقم ١٨٨ ٥ ، ورقة ٩٤ ؟ قارن عربب الترطبي ، ه • ١ ) . وعلى وجه التخصيص الحطبة الحاصة بالفائم ( ابن أبي الحديد ، شرح النهيج ح٢ ص ٣٤ ه) تاريخها قبل سنة ١٣٠ هـ، لأنها تحتوي على اللفظ ٥ عسيب ٩ يمني رمزي يفترض الشاعمان زرارة ( المتوفى سنة ١٤٨ ء الجاحظ ، الحيوان ، ح ٧ ، ٣٩ لا ومعدان السبطى 1 التوفى بعد سنة ١٦٩ ؟ الجاحظ ، ه الحبوان ٥ حـ ٣ س ٩٨ ) يُفترضان أنه سروف . فخطب على كانت إذاً منذ ذلك الوقت أحد الكنب التداولة كل النداول عند الشيعة ( قارن الكشي . ١٣٨ ) .

(٤) وبعد تحديد المسكتب المنحولة إلى على ، يجب تعيين الحيال الذي أفسح لسلمان في كتب الباقرية
 ( لأحد الجابرين ؛ النصوص المعروفة ينصوص بني حوام ؛ وشها نفرات عند الحارثية والنصيرية : الذهبي
 \* سيران الاعتدال ٥ - ٣ ، ١٩١ ؛ النويختي ، ٣١) وكتب الجنفرية ( فرق الناوسية والحطابية والمفطية )

(ب) متحولات منسو بة إلى سلمان :

(۱) «خطبة (إلى حذيفة) » (۱) : تنبؤات : بتأساة كر بلاء مأخوذة عن الحادث نفسه . وتجهل موت زيد ، وتتنبأ باستشهاد النفس الزكية « بين الركن والمقام » قبل وقوع الحادث (۱) » وتشرح بالعربية العبارة : « كرديد ونكرديد » ، وتقارن عصيان بنى إسرائيل باستمرار لأنبيائهم بالاضطهادات التي بلقاها آل على من جانب الأمويين ، وتلح في تعيين الكوفة على أنها « دار الهجرة » النهائية الإسلام . — وهذا يجملنا نؤرضا في السنوات الى ١٢٠ إلى ١٢٠ هـ .

۳ - « خبر الجائليق (\*) » أقصوصة ساذجة دنت نقديراً كبيراً ، تروى أن أبعد جائليق الروم أتى إلى المدينة في خلافة أبى بكر ، لتمجيد « تأويل » على .

۳ - « أنجيل صامان » ، رسالة ما وية مستورة ، مفقودة ويا للأسف . ذكرها البديروني (<sup>1)</sup> .

٤ — « روابة سلمان = ، مجموعة مصنوعة ، أفيعت بعنوان « كتاب سُكَيْم بن قيس الهلالي» (٥) وتشير إلى مؤلف خياتي ، ورد ذكرها منذ سنة ١٨٠ تقريباً ، واستخدمت (١٠٠٠ في منحول آخر ، وهو « تفسير» القرآن للفرات بن أحنف الكوفي ( كنتورى ، ١٣٠٠ ، استراباذي ، ٢٥٨ ، « نفس الرحن » ، ٤٤) ، وأذاعها حسين بن سعيد الأهوازي (المتوفى سنة ، ٢٥٨ ، « ألخو تُصرى ، ٢٥٥) .

## ب – كتب باللقات الشرفية

إلى جانب المصادر الذكورة آنماً عند الكلام عن « خبر سامان » ، يوجد : « سَتَبِع الحِادلات » ( سبع مجادلات لسامان ) ، وهو مصدر عربي خَطّابي ، مفقود

<sup>(</sup>١) الكتبي ١٣ – ١٦ ؛ وبوجد الختلاف أورده م نفس الرحن م ، ٦٧.

<sup>(</sup>٣) وقد أشار إليه أحد الكيمانية الأول ( الكفي . ٢٤ ؛ وقارن س ٧٧ من الكتاب نف ه )

<sup>(</sup>۴) الطوسي ، ۱۵۸ ( من طريق شريك ) ؟ ه نفس الرجمل ٨ - ١٢٥ – ١٣٢ .

 <sup>(</sup>٤) و الآثار الباقية ٥ ، تحت المادة 5 فارن النسهرستاني ، ج ١ ، س ٩ – ١٣ ( تنده أبن تيسية ه مثباج أهل الدينة ٤ ، ج٢ ، ص ١٣٩ ) .

<sup>(</sup>۵) الفهرست ، ۲۹۹ ، الطوسي ، ۲۹۲ ، ابن أبي الحديد ، ج۲ ، ۱۵۵ ، الاستراباذي . ۱۷۲ ، الكتورى ، ۲۶۶ .

<sup>(</sup>٦) من طريق نصر بن مزاحم ( المتوفى سنة ٢١٩ هـ ) .

اكتاب أم الكتاب، للإسماعلية في بامير ، درسها إيثانوف (« مجلة الدراسات الإسلامية» REJ سنة ١٩٣٢ ص ١٩٣٤) .

على بن عباس الجراذيني (اللتوفي سنة ٢٤٠ هـ) : « الرد على السَّلُمانية = (مفقود) .

على ابن تمهّز يار (المتوفى سنة - ٢٥٥هـ) : « حديث بدو إسلام سلمان الغارسي» (الطومى ، ٢٣٧ . مفقود . ومنه اقتباسات في ابن بابر يه : « الغيبة » ص ٩٦ — ص ٩٩ ) .

الكَشي : « معرفة أخبار الرجال » ، ص ± — ص ١٦ .

ابن بابويه (المتوفي سنة ۳۸۱) : « أخبار سلمان » (الإستراباذي ، ۳۰۸ . مفقود) .

أبو نميم الإِصْفَهاني (المتوفي سنة ٤٣٠): لا ذكر أخبار إصفهان له ، نشرة ديدرنج Dedering سنة ١٩٣١ ع ١ ص ١٢ ، ص ٥٨ - ص ٥٧ ، ص ٢٧ - ص ٧٧ ،

أبو العلاء المعرى ( المتوفى سنة ٤٤٩ ) ، « رسالة الفغران » ص ١٦٩ .

إسماعيل بن محد حافظ الإصْغَياني (المتوفى سنة ٢٥٥): هييَر السلف ، مخطوطة باريس برقم ٢٠١٢، ورقات ٧٥ ب - ٧٧ .

ابن أبي الحديد (المتوفي سنة ٦٤٣هـ): «شرح نهج البلاغة » ١٥٠ ص ١٣١ ، ٢٣٠ ص ١٧ ، ج ٢ ص ١٧ ، ج ٤ ص ٢٢٢ — ٢٢٦ .

يوسف الزرَى ( المتوفى سنة ٧٤٢ ) : « تهذيب الكال » ، مخطوطة پاريس برقم ٢٠٨٩ ، ورقات ٢٩٦ ب — ٢٩٩ .

حد الله مستوفى ( المشوفى بعد سنة ٧٤٠ م ) : « تاريخ جُزيدة » ، ٢٢٧ ، ٢٢٥ ( في قزوين ) ، ٨٤٦ .

ابن حجر (المتوفى سنة ۸۵۲هـ): • الإصابة » ج ۲ ص ۲۲ — ص ۲۳ (برقم ۳۳۵۷). عبسى بندنيجي ( المتوفى بعد سنة ۱۰۹۲ ): « جامع الأنوار • ، مخطوطة فارسية ، ص ۸۵ — ص ۹۱ .

المجلسي: ﴿ بِحَارِ الْأَنُوارِ \* ، حـ ٢٦ ص ٢٩٩ .

( فضلاً عن الاقتباسات الصغيرة المشار إليها في « حوليات » كيتاني Annali dell ( islam )

#### وأخيراً كتابان حديثان :

معصوم على شاه (المتوفى سنة ١٣٣٧ = = سنة ١٩١٨ م): « تاريخ الحقائق » ، طبع حجر بطهران ، سنة ١٣١٨ ه ، ج ٢ ص ٢ — ص ٧ — نيذة موجزة جيدة ، فيها عرض نقدى على هيئة ٧ مطالب المسائل المختلف عليها فى أخبار حياة سلمان كما يرويها القدماه : تاريخ إسلامه ، المؤاخاة ، اعتزاؤه إلى أهل البيت ، بجيؤه المراق ، تاريخ وفاته ، ذريته ، إسناد السهروردية .

س. محمد على ، الملقب « بالباب » ( المتوفى سنة ١٨٥٠ ) م : ذَكُر « زيارة سامان » للشيخ أحمد الإحسائي ، بشرح س . كاظر رشتى . وبها، الله كتب ، لمدح سامان » ( ورد في « الألواح » ، مخطوطة باريس ، الملحق الفارسي برقم ١٧٥٤ ) .

### ح - كتب باللفات الأوربية :

لم يتوسع در باو D'Herbelot ( ۱۹۹۷ م ، ص ۷۸۹ من طبعة سنة ۱۷۷۱ ) ، ولا كوسان دى پرسيثال Sprenger ف دراسة ولا كوسان دى پرسيثال Perceval ف دراسة حياة سلمان.

١٨٩٢ . أحد بك أجا أوغلى ، في الأعمال المؤتمر الدولي التاسع للستشرقين ، المنعقد في لندن ، جا الله من ٥٠٩ .

Dussaud: Histoire et religion ، ر . ديسو في رسالته عن النصيرية des Nosairis

۱۹۰۹ و۱۹۰۳ . كليان هوار «سلمان الفارسي» ( القسم الأول في هأمثاج دارنبور» ( القسم الأول في هأمثاج دارنبور» موار «سلمان الفارسي» الثاني في « الكتاب السنوى لمدرسة الشاني في « الكتاب السنوى لمدرسة الدراسات العليا » ياريس ص ۱ – ۲۹ Annuaire الدراسات العليا » ياريس ص ۱ – ۲۹ Gi. Huart : "Selmân هم Fârs" Annuaire الدراسات العليا » ياريس ص ۱ – ۲۹ de l'Ecole des Hautes Etudes .

المكتبة (المكتبة الجادرة من الإسلام عن الإسلام عن المسلام عن المسلام عن المسلام عن المسلام عن المسلام المسلمة التركية ، المجادرة من المسلمة (١٦ ص ٣٠ ص ١٠٠ ص ١٠٠ ص ١٠٠ عن عند Kenntnis des islamischen Vereinswesens (Turk. Bibl.)

۱۹۱۸ . كيتانى : « حوليات الإسلام » ج ۲ ، ص ۱۶۷۰ ، ج ۱ ص ۱۹۲ ، ج ۸ ص ۳۹۹ — ص ۲۹ Caetani Annali dell'Islam د ۲۹۰

۵۸ منارو هم تسفلد: « رحلة أثرية فى منطقة الفرات والدجلة ، ۲ م م ۸ منارو هم تسفلد: « رحلة أثرية فى منطقة الفرات والدجلة ، ۲۹۲ من ۸ Sarre und Herzfeld: Archäologische Reise in Euph وما يتلوها ص ۲۹۲ تسليق rat und Tigrisgebiet.

۱۹۲۲ . كيتاني : «تاريخيات إسلامية» ج ا ص ۱۹۲۴ Chronographia Islamica

۱۹۲۰ . چ . ليتي دلاثيدا ، في : د دائرة المارف الإسلامية ، ج ٥ ص ١٢٤ – ص ١٢٥ .

١٩٣٢ . ق . ايقانوف : « تعليقات خاصـة بأم الكتاب » في « مجلة الدراسات الإسلامية » REI منة ١٩٣٧ ص ٤١٩ .

المنحني الشخصي لحياة الحلاج شهيد الصوفية في الإسلام



فكرة والمنحى الشخصي لحياة ما عقد احتلت حديثاً في علم النفس الاجتماعي مكانة خاصة . فالفلسفة الشخصية (من رئوفييه في الغرب حتى محمد إقبال في الهند) قد ميزت ، في المجموع ، وحدات ذاتية مولدة ، وفقاً لأنواع التفاضل الشخصي . وعلى علم الاجتماع ، إن شاء أن يكون مُستَقَمي الأطراف حقاً ، أن يتمكن من تحديد عقلية وسط إنساني ما بطريقة تجريبية على أساس إجراء علية تكامل بين المتفاضلات الفردية ، وذلك مجمع منحنيات المسائر الشخصية التي توضع موضع الملاحظة : وهذا هو ما حاولته الآنسة ج . نيون IS . Tillion كا الشخصية التي توضع موضع الملاحظة : وهذا هو ما حاولته الآنسة ج . نيون المنازحة من المراجمة أن قامت بتحقيقات عن كل فرد فرد من هؤلاء . والمنحنيات الشخصية ، لو أخذت بنفسها منفردة ووصفت بطريقة إكلينيكية ، لمزيد من إيضاح أنواع الساوك الإنساني أكثر مما منفردة ووصفت بطريقة إكلينيكية ، لمزيد من إيضاح أنواع الساوك الإنساني أكثر مما تعمل المنافول الإنساني أكثر مما تعمل المنافول الإنساني أكثر مما تعمل المنفول الزيسية : الأعرافات والقود على بده والمقد في مصيرها ، نم الأحداث والأزمات وتمرأفات الماضي في مخاطرها ، مما يسمح لذا أيضاً بتصنيف المواقف الدرامية ، وهي تقتصر ، وتمرأفات الماضي في مخاطرها ، مما يسمح لذا أيضاً بتصنيف المواقف الدرامية ، وهي تقتصر ، منذ كتاب ها الشعر » الأرسطو ، على عدد قليل من الماذج (٣٠٠ في نظرية يولق Polt) منذ كتاب ها الشعر » الأرسطو ، على عدد قليل من الماذج (٣٠٠ في نظرية يولق Polt) كا بين سوتسي الموقف الموابية المغيال .

ولتركيب مثل هذا المنحني لا بد من أن تختار ، بالنسبة إلى كل فرد ، محور التشخص الذي اختاره لنفسه . ولنتذكر ، بهذه المناسبة ، مراحل تكوين فكرة « الشخصية » التي تظهر أولاً على هيئة قناع زَمَني بسمح بالمشاركة في وثن معبود ، ثم بمثابة دور يشابه تموذجاً ، وأخيراً كشعور دائم بشركة نهائية مع المجموع ، بفضل اسم شخصي لدين ما . وهذا التطور قد وصفه موس Mars من حيث مظاهمه الخارجية ، من الناحية القانونية ؛ و بينه مار Mars

<sup>[</sup> ه أبت ، أو أبث ، أن ، أن : لفظة بربرة تضاف إلى الأسماء بمعنى « بنوكذا» ، فهى فى العربية بنو ، أولاد ، وتستخدم عند ثلاث طوائف بربرية : عند جرجوة فى الجزائر ( مثل أبت بنى ، أبث أوتن ) وفى مهاكش عند بربر منطقة الأطلس الأوسط (أبت أثا ، أبت عباش) ، وكذلك عند بربر سوس وويد درعه ( أبت بوعمرت ) ، راجع دائرة العارف الإسلامية لـ £ تحت عادة Ait ] .

من الناحية النحوية ، مع درجات تملك الشخص المتكلم للفعل في الجلة بطريقة تدريجية . ونحن نشعر تجريبياً ، من حيث الباطن ، بتشخصنا حين نحب:

« كَانْتَ لَقَلْمِيَ أَهِ مِوالا مَقْرَقَةَ فَاسْتُجِمَعَتَ، مُذُ رَأَتُكَ العَيْنُ ، أَهُوالَى » ( الحلاج )

وفى الحب الصوفى يكتمل هذا التحقق للوحّد ، وهذا النماء الشخصية من باطن : وذلك بواسطة نذر الإنسان نفسمه (لله) ، بهذا الاصطفاء الذي قيه نهبها «قوى النفس الثلاثة » حريتها النهائية ، بالمارمة لهذا الديالكتيك الدرامي الذي يجعلنا نشق نطاق العالم المكاني الزماني للرموزكيا نلحق ونسنشعر ونشذوق « حضرة » موحّدة يجب أن نقيمها في ذاتها شيئًا فشيئًا قدر ما تتحقق ؟ لأن الثالث المرفوع لا ينطبق بعد في العشق ؟ فالآخر لم يعد بهذأ فيه اللا — أنا ، خصوصاً حينا يستحيل عشق الآخر إلى عشق الله .

وليس ثمت ما يمنع من نصور تركيب تخطيطي ، وتخيّل نجتل هندمي يرسم منحني مصير ، تكون إحداثياته السينية هي الأزمنة ، وإحداثياته الصادية هي تغيرات القيم المختارة . وعند رجال الإحصاء والتأمين بشاهد أن منحنيات نتاج القيم وضروب النشاط الإنساني وعند رجال الأشرية ، التنقلات ، الهنة في الحياة سواء أكانت سياسية أم غير سياسية ) هي (الراحل الأشرية ، التنقلات ، الهنة في الحياة سواء أكانت سياسية أم غير سياسية ) هي هيئة منحنيات بشكل نواقيس ، تبدأ من الميلاد وتنتجي بالموت . ولكن حينا يشيع في المجهود الحيوى عشق كبير ، فإن المنحني يصير منحنياً (١) جبيباً صاعداً ، هو خط مقارب (١) أمنه كبة متجهة مستقيمة في صعودها . أضف إلى هذا أنه حينا يكون هذا العشق دينياً يهدف إلى غاية مفروض أنها عالية على الكون ، فإن منحني المصير في الحياة الدنيا يسمح بإسفاط على الآخرة ، فيحدث إسقاط من المكية المتجهة المستقيمة على دورته ( قارن جهاز بإسفاط على الآخرة ، فيحدث إسقاط من المكية المتجهة المستقيمة على دورته ( قارن جهاز قلب الاتجاء عند يوسليه ) ، وتُستقط الحباة الغانية الشخص على الدورة السنوية المستمرة الخاصة بالطقوس الدينية في الأمة ، أعنى الجاعة الدينية التي نفظت فيها تلك الحياة .

ولنلاحظ — عابر بن — أن متحنى الحيـاة النموذجية في المسبحية ، ألا وهي حياة

 <sup>(</sup>١) [المنحق الحبي هو النحق الذي تكون فيه الإحدائبات الصادية متناسبة مع جب الإحداثيات السيئية].

 <sup>(</sup>٧) [الحُط المقارب هو الذي يقترب شيئاً فئيئاً من منحن معلوم دون أن يلاقيــه مطلقاً ، في نطاق مسافة نهائية ].

السيح ، لا تحتل في الإسقاط غير النصف (الأول) للدورة الشمسية الستوية ، بينا النصف الشاني يستجل حياة المسيح بعد مماته هو وكنيسته من الصعود إلى عيد الميلاد . أما هنا في الإسلام — ما دمنا بصدد الحديث عن مسلم — فإن الأعياد المقدسة لا تشغل غير النصف (الثاني) من الدورة القسرية السنوية ، من المراج حتى عاشوراه ؛ لسكن مولد النبي يقع في النصف الأول ، وعند الشيعة عمل أعياد الأغة الاثنى عشر الدورة كلّها . ومن غير المقول هندسياً أن نُسقط منحني حياة على نصفي الدورة المصورة لتخليدها ، بأن نجتاز منحني الحياة هذا في كلا الاتجاهين ، وذلك لأن الزمان ليس له غير اتجاه واحد . والواقع في غالب الأحيان أن إسقاط منحني حياة قديس أو متأله على الدورة الطقوسية لملته ينحصر في نقطة واحدة ، هي يوم ذكري وفاته ، بيد أنه يستطيع أن يغفر — بعد الموت — بنقاط أخرى ؛ وذلك بالتثام (١) نقاط الإسقاط لحيوات أخرى مقدسة ، الشامها على الدورة ، وهذه الطريقة في التركب التخطيطي تسمح بالموازنة — بنظرة واحدة — بين مختلف أنواع الموجودات التركيب التخطيطي تسمح بالموازنة — بنظرة واحدة — بين مختلف أنواع الموجودات وتصنيفها ، دون أن يهب هذا الموجز الراسي المخص موضوع الدراسة ،

وها هو ذا الآن عرض لحالة الحلاج ، وفقاً لهذه الملومات : تاريخ حياته منذ ألف سنة ، ومنحنى حياته كا يرتسم في الإسلام منذ القرن الذي فيه بلغت الخلافة أوجها في بقداد وهو القرن الذي يدعى لا نهضة الإسلام » — نقول : منذ ذلك القرن حتى اليوم .

ولد الخلاّج ( = حُسَيْن بن منصور) في سنة ٢٤٤ه = ٨٥٧ م تقريباً ، وتوفي سنة ٣٠٩ ه = ٢٢٩ م ، وسقط رأسه نور في الشال الشرقي من البيضاء ، في مقاطعة فار بإيران ، وكانت البيضاء مكاناً أوغل في العروية ، وفيها ولد النحوى الكبير سببويه ؛ ولقد كانت معكراً صغيراً على الطريق الحربي المئد من البصرة إلى خُراسان ، يقيم به مَوالي لبني الحارث بمنيون ، وأبوه — ولعله كان يشتفل بصناعة الخلّج — قد ارتحل للممل في منطقة النسيج المهندة من تُشتَر حتى واسط ( على الشّجلة ) ، وهي مدينة أسسها العرب ، فيها نسى الطفل لغته الغارسية تماما . وكانت واسط معظمها من أهل السنة ، وعلى مذهب ابن

<sup>(</sup>١) [الالتام osculation هو أوع من التماس" بين الخطوط أو المستويات أو السطوح بواسطة التجاور].

حنبل (مع وجود أقلية من الشيعة الفلاة في ظاهر الريف ، بالقرب من الفلاحين الآراميين) ، ومركزاً لمدرسة مشهورة من القراء 1 فقرأ الطفل القرآن حتى سن الشانية عشرة إلى أن سفظه ، وصار من الحفاظ 1 لسكنه سرعان ما راح يبحث عن المعنى الرمزى الذي يرفع دعاء الروح إلى الله .

ولما كانت اللغة العربية لا تكتب منها إلا الحروف الساكنة ، وبالتالي لا يمكن النطق بها قبل تــكو ين الجلة ، فإن هذا من شانه أن يرغم المتملم على التفكير المنطق ، وأن يجعله قادراً على التعبير عن التصورات الكلية ، كما يجعله أيضاً قابلاً للاقتناع عن طريقها . إنها لغة القرآن الذي نشد فيه الحلاّج منذ نعومة أظفاره تذوُّق حقائق الإيمان ، وستكون لغة مكاشفاته الصوفية، بالرغم من أن اللهجة التي يتكلم بها أهل بلده ( إن لم تـكن أيضاً لغة أبويه )كانت لهجة إيرانية . وفي اعتقاد المسلم أن اللغة العربية تمثِّر عن كلام الله بصورة دقيقة ( فالقرآن عنده تلاوة ٥ غير مخاوقة ٣ ، أي قديمة ، وحروفه ، مفصلة ، تعبُّر عن أفكار إلحَية ). فيجب على المؤمن إذاً أن يصل إلى « استبطان » صاواته العربية ، إلى تحقيقها في ذاته . والإسلام هو قبل كل شي. « شهادة » بأن لا إله إلا الله ، رب إبراهيم ، الرحمن الرحيم ؛ وقد نوتم الحلاج منذ وقت سكر أن التوحيد لا يكون حقًّا إلا إذا كانت صيغته هى تلك التي نطق بها الله نفسه (٥ لا نح من الأزل ٥ كما يقول الأنصارى) ، تلك التي فاء بها شاهد التَّبِدَمَ ( = الروح ) . وقد قال فيما بعد : ﴿ قُولَ بِسَمِ اللَّهُ مِنْكُ ، بَمَزَلَةَ : كُنَّ منه ﴾ ! عقيقة الحبة قيامك مع محبو بك بخلع أوصافك والاتصاف باتصافه » . فياوح إذاً أنه قد استشمر وهو بصلى بالمربية أول نسمة للاتحاد المشخَّص ، وأحس بالنبيرة العاشقة ﴿ يَلُّهُ ؛ وقد ورد في الأحاديث : ﴿ لا شخصَ أُغْيَرُ مِن الحق ﴾ ، — إحساسًا سيألم له صامنًا صابرًا . ومن كلامه : لما سُئِل عن المريد من هو فقال : ﴿ هُو الرامي بأول قصده إلى الله تعالى ، ولا يُعَرُّج حتى يصل » . وكان يقول : « من لاحظ الأعمال خُجِب عن المسول له 1 ومن لاحظ السول له خُجِب عن رؤية الأعمال ۽ .

و بعد أن اختار سَهْلا التَّنْتَرِيَّ على عجل ليقرأ عليه ويتعلم التصوف على يديه ، تركه وهو فى العشرين وارتحل إلى البصرة حيث كان الموالى الحارثية فى البيضاء قد تحالفوا مع بنى المهلب الأزديين ، وذلك ليتلتى خِرْقة الصوفية من يد عَمْرو المَبْكى . ولقد كانت الجاعة

الإسلامية الأولى تقوم في المدينة على هيئة أُخُوّة روحية بين المؤمنين حَلَّت محلَّ عصبية القبيلة والأسرة . والتصوف هو استعادة هذه الحياة المشتركة لأصحاب خيرٌهم المشترك وصاواتهم الجاعية بسلكان بالجماعة كلها إلى الله ، وذلك بالاقتداء بمحمد ، وكذلك ببقية الأنبياء ( وهذه تزعة كلية) . وفي نفس الوقت الذي ارتدى فيه الخرقة ، تزوج بأمّ الحسين ، بنت أبي يعقوب الأقطع البصرى ، ولم يتزوج بغيرها واستمر زواجهما موفقاً حتى النهماية ، فأنحر ثلاثة أبناء و بثتاً واحدة ، على الأقل ، وكان يكفل لهؤلاء معاشهم بفضل صهره وهو كرنبائى . وهذا الزواج الذي أثار غيرة عمرو المكي قد جمل الحلاج يقيم في البصرة ، في حي تميم من قبيلة بني مجاشع التي كان الكرنباثيون من مواليهم ؛ كما كانوا سياسياً حلفاً للفتنة الزيدية التي أثارها الزنج ﴿ وَكَانَ الْمَهُدُ عَهُدُ حَرُوبِ الْأَرْقَاءُ ﴾ ، وتأثروا بعض التأثر بالبدعة الشيعية المغالبة ( السرية ) التي جاءت بها المحمَّسة . ويظهر أن دخوله في هذه التبيلة كان الأصل فيا اشتهر عنه دأنماً بأنه نزاع إلى الثورة ( ومن هنا كان القبض عليه للمرة الأولى في ديري ) . بل وأنه متآمر شيعي . والحق أن الحلاج قد احتفظ من هــذه المعاشرة لتلك القبيلة بنعبيرات ذات مظهر شيعي في دفاعه عن مذهبه ودعوته ، بيد أنه استمر يعيش في البصرة بين أسرته عيشة الزهد المتحسِّس ذي النزعة السنية داعاً : فكان يصوم رمضان كله داعاً ، وكان في يوم عيد الفطر يلبس السواد ويقول : ﴿ هَذَا لِبَاسَ مِنْ بِرِدُّ عَلَيْهِ عَلَّهِ ﴾ ﴿ وَأَخْبَارِ الْحَلَاجِ ﴾ رقم ٢٤ ﴾ : وهو موقف نفسي عربيب ، ونوع من الدلال في الخشوع لله .

ولما أن استمرت الخصومة بين شيخه (المسكن ) و بين صهره (الأقطع) وقد صبر عليها مدة طويلة اثباعا لنصيحة الجنيد الصوفي المشهور ، وكان الحلاج قد ذهب لاستشارته في بغداد أعنته الأس فارتحل إلى مكة . ويلوح أن هذا الرحيل كان في نفس الوقت الذي أخدت فيه فتنة الزامج و تفني عليها فيه نهائيا ، بما أكد عند الحلاج هذا البقين وهو أن وحدة الأمة الإسلامية لا يمكن أن تنم عن طريق الحرب الدنيوية ، لكن عن طريق الصلوات والتضحيات في حياة الزهد والمجاهدة . فوصل مكة لأداء فريضة الحيج لأول مرة . (وليلاحظ أن الحج الشرعي هو الفرض الوحيد في الشريعة الإسلامية ، الذي تجوز فيه النيابة ، أي أن ينوب إنسان عن آخر في أدائه ) . وهناك نذر نفسه بالبقاء عاماً (المُعْرة) في حرم البيت العتيق ، وهو في حالة صوم وصحت دائمين ، اقتداء بمريم التي ضلت هذا — حسبا يقوله العتيق ، وهو في حالة صوم وصحت دائمين ، اقتداء بمريم التي ضلت هذا — حسبا يقوله

الترآن — استمداداً لميلادكلة الله فيها . وهذه الخاوة هي رجاء عذب يتذوقه المرء من الذوق الباطن ، وهي وحدة في صمت ، فمن شأنها أن تمين على تكوين كلة جوهمية في قلب الزاهد العابد . قال : « لو أ لَقِي مما في قلبي ذرة على جبال الأرض لذابت = ؛ وقال (من الرَّمَل) :

لا جُبِلَتْ روحُكَ فَى روحَى كَا ﴿ بُجِبَلَ العنبر بالممك الفَيتَى أَو الحَرة بالماء الزلال ، وقال أيضًا ( من الخنيف ) :

« وتُحِلُّ الضمير جوفَ فؤادى كَلول الأرواح في الأبدان »

وهى كلات وجدية وعبارات شوقية إلمية ، كان الصوفية يسعون للانفراد بنميتها وبحر مون تكرارها أمام الجهور ؟ لأن آفة الصوفية أنهم بغلقون على أنفسهم وحدها حجرة الحضرة الإلهية (والشبل سيستجوب الحلاج وهو مصلوب صارحًا بالآية الترآنية الرهيبة ١٥ ؛ ١٠ التي تحكى قول أهل سدوم للوط: « (فالوا:) أو لَمْ تَنْهَكَ عن العالمَن ؟! ») ، ذلك لأن الشرع الإسلامي بحرص على أن يبقى الله بمنائي عن أن تناله المقول والأبصار . هنالك انقطعت الصلة بين عمرو المكى وتلهيذه القديم . والحلاج من ناحيته أخذ نف بالجاهدة الشديدة ، مختاراً من بين الطرق أشقها ( الأصحب ، بالتلقيق بين أصعب الجاهدات والرياضات عند مختاف الطرق ) . وإذا بالمريدين يفدون إليه ، وهم الذين سينعتهم في قصائده بنعت : ه أصابي وخلاني ، وإذا بالمريدين يفدون إليه ، وهم الذين سينعتهم في قصائده بنعت : عد مختلف الطرق ) . وإذا بالمريدين يفدون إليه ، وهم الذين سينعتهم في قصائده بنعت : عد مختلف الطرق ) . وإذا بالمريدين يفدون إليه ، وهم الذين سينعتهم في قصائده بنعت : عد مختلف الطرق ) . وإذا بالمريدين يفدون إليه ، وهم الذين سينعتهم في قصائده بنعت : عد مختلف الطرق ) . وإذا بالمريدين يفدون إليه ، وهم الذين سينعتهم في قصائده بنعت : عد مختلف الطرق ) . وإذا بالمريدين يفدون إليه ، وهم الذين سينعتهم في قصائده بنعت : عد مختلف الطرق ) . وإذا بالمريدين يفدون إليه . وعشرين التي قصد بها إلى جهود من الزاهدين ، وتحتوى على أحاديث قدسية .

ولما عاد من مكة إلى الأهواز ، بدأ الوعظ في الناس ، بما أثار حقيظة الصوفية عليه ، فنبذ خرقة الصوفية كيا يتكلم بحرية مع أبناء الدنيا ، وبخاصة إلى الكتاب ورجال الأعمال ، وهم جمهور مثقف غير أنه كليل الحد مثيال للشكوك . والبعض من هؤلاء — وهذا البعض بين سنيين من أصل آرامي و إبراني ، و بين تصاري دخاوا الإسلام وتخرجوا في المدارس النسطورية بدير قنا وتقادوا منصب الوزارة في بنداد (قناية بن وهب بن الجراح) — نقول إن البعض من هؤلاء قد أصبحوا واستمروا من أنصار الحلاج ؛ والبعض الآخر ، بين معترلة وشيعة — وهؤلاء الأخيرون كانوا من كبار موظفي الحراج (إن الفرات ، ابن تو بخت) — معترلة وشيعة — وهؤلاء الأخيرون كانوا من كبار موظفي الخراج (إن الفرات ، ابن تو بخت) — قد أثاروا شغب العامة ضد الحلاج ، والنهموه بالشعبذة والاحتيال بالمعجزات الزائفة ( نثر الأعذية والدراه على الفقراء) ، وابتداء دعوة الحلاج على هذا النحو الذي يدين له باسمه (حلاج

الأسرار) هو منهج للاستبطان الصوق الكلّى ؛ فيوينشد و بريد أن يجدكل إنسان الله في أعماق نفسه ، داخلاً كرهينة في ضرورة الاعتراف عند الآخرين ؛ وكان يتجنب انتقاد التسيات المهيزة بين القرق الدينية الموسحدة ، لنزعة ضد قدرية فيه ( لأنه يرى في هسذا ما يفترض اختيار الشخص القرقة التي يتبعها لأنه «حكم أنه اختار ذلك لنفسه ، وهذا مذهب القدرية » « أخبار الحلاج » رقم ٥٥) ؛ ويريد بالناس العود إلى الأساس الأول ، مصدر الأفكار العليا ومصدركل فهم ( « الصيهور » ) ؛ وما أشكال الشعائر وضروبها إلا وسائط يجب تجاوزها إلى الحقيقة الإلهية التي تنطوى عليها . وهو لا يتردد في استخدام مصطلحات الخصوم سواء من المعزلة ( مثل : شكر ، عدل ) والشيعة ( مثل : عين ، سم ، سين )كيا يضمها في نصابها و يسمو بها ، ولم بعد يستخدم الحجاج المعزلي ، بل القياس الهلّيني .

ونهذُ الخرقة ، وغزيق المُزقَّمة معناه التخلى عن طريقة الاستسرار والنجرد بالنفس عارية أمام الملا مستهدةً بها إلى الاتهام والأحقاد . قال الخلاج : « إذا استولى الحق على قلب أخلاه عن غيره ، وإذا لازم أحداً أفاه عن سواه ، وإذا أحب عبداً حث عباده بالمداوة عليه ، حتى ينقرب العبد مقبلاً عليه » ( « أخبار الحلاج » ، رقم ٣٣ ) . « دعوى العلم ( بالله ) جهل ؟ توالى الخدمة صفوط الحرمة ؟ الاحتراز من حربه جنون ؟ الاعترار بصلحه حاقة » ( « أخبار الحلاج » رقم ٢٤ ) . وقال ( من السريع ) : « تقيك غسى السوه من حاكم » ( « ديوان الحلاج » ، ع ) . وكتب الحلاج كتاباً يقول فيه ؛ « أوصيك أن لا نفتر بالله ، ولا تيأس منه الولا ترغب في محبته ، ولا ترض أن تسكون غير تحب ؟ ولا تقل بإلباته ولا تبيل إلى منه الحواد تم المربط في عبته ، والتوحيد ( أى أن تعلنه جنف ك ) ( « أخبار الحلاج » رقم ١٤ ) . في المدود تم المربط في شرق إيران ( طالقان ) وهو يبث دعوته في المدن ، ويقيم على الحدود و يرابط مع المرابطين في الثنور ، و بعد خس سنوات يعود إلى الأهواز ، و بفضل ما لقيه من منذ رسمى ( الوزير حد النُفَائي ) أتى يقيم بأهله في بغداد ، مع جمع من أعيان الأهواز ( وقد مند رسمى أعيان الأهواز ( وقد

نقلت دار الطراز ، التي كانت تنسج فيها كموة الكعبة ، من تُستَقَر إلى بغداد ) . وعاد إلى مكة حاجًا للمرة الثانية : ( مع أر بجاثة من تلاميذه ) وهنما اتهمه بعض أصدقائه القدماء من الصوفية بالقيام بأعمال سحرية و بالاتصال بالجنّ . ومن ثم استأنف أسفاره فقام برحلة كبيرة ثانية أبعد من الأولى ، في مِنطقة خارج نطاق شفاعة محمد، في بلاد كفار الهند ومانوية و يوذية التركستان؟ فوصلها بطريق البحر، وصقَّد في نهر المند، وذهب من مُثَّتان إلى كشمير، ومضى في طريقه صاعداً تاحية الشال الشرق حتى طُرْفان (ماسين) مع القوافل الأهوازية التي كانت تحمل إلى تلك الأصقاع الديباج المنسوج في طراز تستر ، وتعود منها إلى بنداد بالورق الصيني الجيل (المعروف بورق ساسيو) الذي سيسطر عليه تلاميذُ الحلاج مؤلفاته . لقد كان الحلاج يفكر في الإنسانية كلها عِبْر الأمة الإسلامية - كما يلقنها هذا الشوق الغريب إلى الله ، الشوق الصابر الرصين ، الشوق إلى أن يكون معشوةا بواسطة تبريره لولايته ، وهو الذي سيكون طابعَه المبيِّز من ذلك الحين . ولما سمع ذات يوم صوت أبواق رأس السنة في نهاوند ، قال : « أي شيء هذا ؟ فقلت ( ابن فاتك ) : بوم النيروز . فتأوّه وقال : متى أنتَوْرز ؟! x ؛ وهي عبارة جاء أحد تلاميذه بعد ثلاث عشرة سنة فذكره بها أثناء صلبه الذي آستمر ثلاثة أيام ، وأضاف إلى هذا متهكماً : « أيها الشيخ ! هل أتُنجِفُت ( أي تلقيت هدايا رأس السنة ) . قال : بلي ا أَتْحِفْت بالكشف واليقين ، وأنا عا أتحفت به خجِل ، غير أنَّى تعجَّلْتُ الفرح » ( « أخبار الحلاج = برقم ٢٢ ؛ وينسبون إليه أنه قال وهو مصاوب ، الآية ١٧ من سورة الشورى : يَسْتَعْجِلُ بِهَا الذِّينَ لا يؤمنون بِها ، والذين آمنوا مُشْفِقون منها و يعلمون أنها الحق» ) . ومن هنالك عاد إلى مكة حاجًا للمرة الثالثة والأخيرة . والمعروف أن جوهم الحجّ هو فى الوقوف بعرفة نم التضحية منها . وفى حَجَّة الوداع حين الإكال لم يأت النبي على كل حَكَمَةُ الحَبِّجُ الْمُنجِيةِ ، فإن الحجِّ يفيض بالنفران على الناس أجمين ، لا على المسلمين وحدهم . وهذا هو ما أدركه الشيعة فوضعوا بَعد الإكال مشعر غدير خُمَّ ، حيث نقل محدٌّ رمنَ الشَّفاعة ، أعنى هذا الحجر الأسود الصامت، إلى حجر حيٌّ هو الإمام. ومن هنا فإن الحلاج يعتقد أن شوقنا إلى الله يجب أن يمحو عقلياً في نفوسنا صورة الكمبة كما تجد « من » أقامها ، وأن نحطّم معبد بدننا كيا نبلغ a من » جاء إليه ليتحدث إلى بني الإنسان . وفي أثناء هذه الحجّة الأخيرة ( حوالى سنة ٣٩٠ = = ٣٠٠ م ) وقف الحلاج بعرفة — حيث يذكر المرء أسماء جميع من يجهّم حتى يغفر لهم — وصاح صيحة الجميع : « لَبَّيك ! » وسأل الله أن يزيده فقراً ، و يجعل الناس تنكره وتنبذه حتى يكون الله وحده هو الذي يشكر نفسه بنفسه خلال شفتی الحلاج . ونحن نم أهمیة الوقفة وركستها عند الحجاج ؛ فسكما یقول الدَّلَ المغربی ، إن هاتین الركستین القصیرتین ها « زوج خمامات توأم بشر بوا سرته و یفتبوا عاما » ، لأنهما صلاة النحر ( « التعریف » ، أی الوقوف بعرفات ) لجمیع الأحیة الفائبین الذین نذ كر حینئذ أسماءهم ؛ قال الحلاج (من البسیط) : « تُهدّی الأضاحی وأهدی مهجتی ودی » ( « الدیوان » ، ۱ » ) .

ولما أقل من مكة عائداً إلى بغداد ، صرح برغبته في أن يموت كافراً بشريسة الإسلام ، يموت من أجل الجميع ( « ملامتي » صار « فتي » ) . وأقام في بيته كعبة مصفرة ، وفي الليل كان يصلى عند القبور ( فبر ابن حنبل ) ، وفي النهار يظل يلتي على قارعة الطريق في الماصحة بالأقوال الغريبة : فكان يصبح في الأسواق وهو في حالة من الجذبة والعلوب : « يا أهل الإسلام ! أغيثوفي . فليس (أى الله ) بتركني ونفسي فا نس بها ، وليس يأخذني من نفسي فأستر يح منها ، وهذا دَلالُ لا أطبقه » ( « أخيار الحلاج » وقم ٢٨ ) . ثم أراد دعوة المؤمنين إلى القضاء على هذا العار ، عار إنسان يجرؤ على القول بأنه أبحد بالألوهية ، بأن المؤمنين إلى القضاء على هذا العار ، عار إنسان يجرؤ على القول بأنه أبحد بالألوهية ، بأن يقتلوني تؤجروا وأسترخ --- ليس في الدنيا السلين شفل أم من قتلى ... ( وفي بعض النسخ يزاد : وتكونوا أنتم مجاهدين وأنا شهيد » ( « أخبار الحلاج » رقم ، ه ) وقال ( من الوافر ) : وأشار إلى نفسه » ( أخبار الحلاج رقم ٢٥) ...

فأثارت هــذه الأقوال شمور العامة بما هزّ الأوساط الثقفة ، خصوصاً بسبب رسائله ذات الانجاه المذهبي الديني والتي لا بد أن يكون الحلاج قد كتبها من قبل عن موضوعات شائكة كانت موضع الخلاف والجدل بين الشيمة ، مثل تقدير نبوة محمد تقديراً سابقاً ،

<sup>(</sup>١) [التوضيح هذا أورد ما ورد بعد في \* أخبار الحلاج \* تقلا عن \* لطائف المن \* للشعراف (طبعة مصر سنة ١٣٢١ ج ٢ ، من ١٨٤ ؛ \* وقد كان الشبح أبو العباس المرسى رضى الله تعالى عنه يقول : أكر \* من الفقها، خصلتين : قولهم بكفر الحلاج ، وتولهم بموت الحضر عليه الصلاة والدسلام . أما الحلاج غلم يثبت عنه ما يوجب القتل . وما نقل عنه يصح تأويله أخو قوله : \* على دين الصليب يكون موتى \* \* ومهاده أنه يموت على دين الإسلام ، فإنه هو الصليب ، وكأنه قال : أنا أموت على دين الإسلام ، وأشار إلى أنه يموث مصلوبا . وكذلك كان \* ] .

وعدم اكمال رسالته النبوية . ومن ناحية أخرى كان ثمت فقيه ستى ظاهرى هو محد بن داوود ، وكان أيضاً شاعراً ، وكاتباً عن نظرية الحب الجنسى الطاهر ، وقال إنه حرم على نفسه كل إشباع جنسى « إبقاء على وده » . لم يستطع ابن داوود هذا أن يحتمل ادعاء الحلاج الاتحاد الصوق بالله ؛ فاستغل سركزه قاضياً في يحكم كبير القضاة ببغداد ، ورفع أس الحلاج إلى الحكمة ، طالباً الحكم بقتله . بيد أن اقتراحه هذا ، وقد وقع عليه آخرون ، اصطدم بمعارضة قاض آخر ، شافعي ، هو ابن مرربع الذي قال إن مثل هذا الإلهام الصوق الإدخل في اختصاص المحاكم الشرعية ، ثما أنقذ الحلاج . وفي تلك الفترة روت مدرسة النحو بين البصريين (السيراق ، والفسوى) رواية عدائية مضمونها أن الحلاج قد أجاب بإجابة مشهورة أثارت الكثير من التفسيرات ، فيقال إنه لما وصل جامع المنصور ، استجو به صديقه الشبل ، أثارت الكثير من التفسيرات ، فيقال إنه لما وصل جامع المنصور ، استجو به صديقه الشبل ، وهو شاعر، صوفى ، كانت حكلة سامعيه تحت فية الشعراء — فأجابه الحلاج وقد أخنى عبنيه نصف إخفاء بطرف كُمة ، : « أنا الحق » ، أي : « أنا الحق الخالق » ، أي وهو قول فيه رائحة التجديف ، بشرحه من بعد في رباعيته (١٠ الجيلة : « أما هو الله » : وهو قول فيه رائحة التجديف ، بشرحه من بعد في رباعيته (١٠ الجيلة :

يا سِرَّ سَرِّ يَدِقُ حَنَى جَنْيَ عَلَى وَهُم كُلُ حَيٍّ

وهاك شذرة من جمض دعواته : « أنا بما وجدتُ من روائح نسيم خُبك ( الخطاب لله)
وعواطر قر بك ، أستحفر الراسيات ، وأستخف الأرضين والسموات و مجمّلتُ لو بِئتَ منى
الجنة بلمحة من وقتى ، أو بطرفة من أحرُّ أنفاسي لما اشتريتها . ولو عرضتَ على النار بما فيها
من ألوان عذا بك لا ستهولتها في مقابلة ما أنا فيه من حال استتارك منى . فاعْف عن الكلتى
ولا تعف عنى ، وارحهم ولا ترحمنى . فلا أخاصمك لنفسى ، ولا أسألك بحتى = ( أخبار الخلاج برقم عنه ) .

ولقد أحيا الحلاج في قاوب الكثيرين - بفضل حميته المليثة بالمفارقات - الرغبة في الإصلاح الأخلاق الشامل للجاعة الإسلامية في شخص رئيسها وأشخاص أفرادها على السواء؟

راجم ﴿ أَخْبَارُ الْخَلَاجِ ﴾ من ١٣١ ] .

یخنی علی وهم کل حی" لیکل شیء کمل شیء وعظم شکی وفرط یمی" فحما اعتذاری إذا إلیٰ !!

ا تكلة الأبيات: يا سر سر ين حق وظاهرا باطناً تجلي إن اعتذارى إليك جهل إلى اعتذارى إليك جهل إلى اعتذارى إليك جهل إلى اعتذارى الميك المت غيرى

وأقنع كثيراً من المؤمنين بالغائدة الاجتماعية التي تجني من الصاوات ونصائح الأولياء من الأبدال (وهم الأقطاب الروحيون للمالم) ورثيسهم المحجوب، رئيسهم في كل فترة، والشاهد الحالي أعنى «القطب» . ويُقول الإصْطَخْرى إن كثيراً من علية القوم رأوا حينئذ في الحلاج أنه هو ذلك الرئيس الحجوب الملهم ، مثل : الوزراء من أقرياء أو حلفاء على بن عيسي وتحد القُنَّاني (كنمان ، والدَّوْلابي ، وابن أبي البغل ، وعمد بن عبد الحيد) ، والأمرا. ( الحسين بن حمدان ، نَصْر التُشوري) ، وولاة الأمصار (مثل أبي بكر الحاذراتي ؛ ونُجْبِح الطولوني ؛ و بعض السامانيين مثل أخي صعاوك وسيمجور والحسين المروروذي والبلميي قرَّ اتكين) ، والماوك (== الدهاقين : الساوى ، المدائني) ، والأشراف الهاشميين : أبو بكر الربسي ، هيكل ، أحمد ابن عباس الزيابي) . وكانت لم معه سراسلات فيها هداية روحية مما هيأ له الخوض في السياسة الوزراء إلى الحسين بن حمدان ونصر وابن عبسي . ولقد قاست في ذلك الحين بين العلماء رغبة عامة في إصلاح الأداة الإدارية ، وطالبوا بإنامة حكومة إسلامية حفاً ، وزارة تحكم بالمدل بين الناس ، خصوصاً في مسائل الخراج والضرائب ( ضد مفاسد عمال الخراج الشَّيعة من خصوم الحسكم الوراثي) ؛ وخلافة شاعرة بمسئوليات وظيفتها أمام الله ، بما يجمل الله يرضى عن قيام المسلمين بفروض دينهم (من صلاة وسعج وجهاد) . وكان الأمل معقوداً على الحلاج في الممل في هذا السبيل ، في الوقت الذي توقع فيه الحلاج قرب مصادرة حريته من جانب أعدائه أو أصدقائه ، فطمح إلى الاختفاء في بأره الأصلي ومسقط رأمه .

وفى سنة ٢٩٦ ه = سنة ٩٠٨ م انفجرت المؤامرة الإصلاحية التي دبرها أهل السنة الداعون إلى الإصلاح ، وأقاموا خلافة هحنبلية بربهارية » استمرت يوماً واحداً ، هي خلافة ابن الممتز ؛ لكنها أخفقت ، لأنها لم تستطع الحصول على الأموال من المو لين اليهود في القصر وقد كانوا متواطئين مع عمال الخراج الشيعة من خصوم الحسكم الورائي ؛ فأعيدت الخلافة إلى المتندر ، وكان غلاماً صغيراً ، مع وزير جديد ماهم في الخراج ومن الشيعة ، هو ابن الفرات ، وأدى البحث عن الأمير الحسين بن حمدان ، وكان هارباً ، إلى اكتشاف الحلاج الفرات ، وأدى البحث عن الأمير الحسين بن حمدان ، وكان هارباً ، إلى اكتشاف الحلاج مستشاره المقراب ، فأمر الوزير (ابن الفرات) عراقبته . ثم لما أن أخفقت أيضاً محاولة لإقامة وزارة سُنية (قام بها الفنائيون) ، أصدر الوزير أمراً بالقبض على أتباع الحلاج والحلاج نفسه .

فقيض على أربعة ، ونجا الحلاج هو والكرنبائى ، وذهبا يختفيان فى بلدة سوس بالأهواز ، وهى مدينة حنبلية . و بعد ثلاث سنوات من تفتيشات الشرطة عنه بقيادة أحد الخونة ، و بتعضيد كراهية أحد السنيين وهو حامد ، عامل واسط ، قُبض على الحلاج وجي، به إلى بغداد حيث ابتدأت قضيته النهائية التي استمرت تسع سنوات .

وهـ ذه المرحلة النهائية هي أيضاً المحتة الحاسمة في تاريخ رسالته . وهاك بإنجاز التسلسل الخارجي الوفائع : في سنة ٢٠١ ه = سنة ٢٠٣ م جاء وزير جديد هو ابن عيسي القنائي ، وكان أحد أعضاء وزارته وهو حد القنائي ، ابن عمه ، حلاجياً صريحاً ، فأفسد القضية مزقتاً ، وكان أحد أعضاء وزارته وهو حد القنائي ، ابن عمه ، حلاجياً صريحاً ، فأفسد القضية مزقتاً ، ومنع كبير القضاة من النظر فيها أخذاً بالفتوى الشافعية التي أصدرها ابن سُرَيْج ؛ وأطلق سراح تلاميذ الحلاج . وكل ما استطاع خصومه الظفر به هو عرضه مصلوباً ثلاثة أيام ، عجمة كاذبة هي أنه ه داعي القرامطة » (وهي حجة تخيلها مدير الشرطة ، مؤنس الفحل ، بحجة كاذبة هي أنه ه داعي القرامطة » (وهي حجة تخيلها مدير الشرطة ، مؤنس الفحل ، كيداً للوزير نفسه ) . ثم حُيس في دار السلطان ، ولكن شجح له بأن يعظ المسجونين ، ولا وبالمثول في حضرة الخليفة (وقد شفاه الحلاج ، في نهاية سنة ٣٠٣ = مِنْ أزمة حمّى ، وف منة ٥٣٠ = أحيا » مُتِنفاه ولي العهد الراضي محمد بن جعفر للقتدر) (١٠ ؛ فأثارهذا حسد المنزلة فروجوا في القصر رسالة للأوارجي تصف ه شميذة » الحلاج وحياء السحرية .

بيد أن ابن الغرات الشيعى ، لم يجسر في أثناء وزارته الثانية (٣٠٤ – ٣٠٠) أن يعيد فتح باب القضية من جديد ، خوفاً من والدة الخليفة . واستطاع الحلاج وهو في حبسه أن يكتب مؤلفاته الأخيرة ؛ وأحدها ، وقد أنقذه ابن عطاء سنة ٣٠٩ ، وهو «طاسين الأزل» — يبين لنا المرحلة الأخيرة من تطور فكر الحلاج وهو يسبيل تحقيق تضحيته واستشهاده شيئاً بيين لنا المرحلة الأساسية في توصيد طرق العبادة عند بني الإنسان ، في روحها وحقيقتها ، فشيئاً ، و إن رغبته الأساسية في توصيد طرق العبادة عند بني الإنسان ، في روحها وحقيقتها ، لتصطدم بالعقبة المكبرى ، ونعني بها خبث الناس المنافق ، وهو في هذه الرسالة يكشف عن أصليم الملائكي ، وعنوانها الكامل هو ، «طاسين الأزل والالتباس في صحة الدعاوى (الخاصة بالوحدة الإلهية ) بعكس المعاني » .

يقول الحلاج إن تمت موجودين قدر لها أن يشهدا بأن ماهية الله الواحد محجوبة عن

 <sup>(</sup>١) [راجع قصة إحياء البيغاء هذه في ٥ صسلة تاريخ الطبرى ٢ ثمريب بن سعد الفرطبي ٤ س ٩٢ تعليق].

المقول لا تبلغها ، وهما إبليس إمام الملائكة في السهاء ، وعجد إمام النــاس على الأرض . كلاهما نذير، الأول بالطبيعة الملائكية الخالصة، والآخر بالطبيعة الإنسانية الظاهرة؛ بيد أنهما ، وهما بسبيل إعلان هذه الرسالة ، قد توقفا في منتصف الطريق : فإن حرصهما المليخ وتعلقهما الشديد بالفكرة الخالصة عن الألوهية البسيطة ، و إعلانهما الشَّهادة لم يَكْفُ لِبيان أنه من الواجب تجاوز هذا القدر من أجل الاتحاد الكامل بإرادة الله الموحّدة . وفي «المهد» لم يشأ إبليس احتمال فـكرة أن الله العبود يمكن أن يتخذ الصورة المادية الحُقَّرة لآدم ( وهو الصورة الأولى حينئذ للحاكم يوم الحساب) . وفي المعراج ، توقف محمد عند أعتاب الحريق الإلهي ، دون أن يجرو على أن «يصير» نار موسى الكبرى ؛ والحلاج وقد تمثل محداً بفكره يحثه على النقدم والدخول في نار الإرائة الإلمية حتى يفني فيها ، كما تحترق الفراشة المقدسة ، وأن يغنى نفسه في موضوعه (وهو الله) ؛ ومحمد قد أعاد الحجّ وأقام شعائره ، لـكن بتي إتمام الإسلام وذلك بردّ القبلة إلى القدس ، وإدخال ه الحيج في العمرة» ؛ وإذا كان عمد قد وجد وترك الوحدة الإلهية محجوبة ، مطوقة ، ومسورة من كل الجهات بسمور الشريعة المانع ، فما هذا إلا مؤقت إلى يوم آت فيه تتجاوز صلوات الأولياء وتضحياتهم عن مكانه على نحو ملائسكي ، متجاسرة على الدخول في نزاع مع الرحمن حتى تظفر أخيراً بأن ينتهي الإسلام إلى اجتماع كامل للإنسانية وقد غفرت لها خطاياها . وإبليس بتوقفه الذي ذكرناه قد أثار خطايا الناس ، ومحمد يتوقفه ذاك قد آخر ساعة الحساب وكانت رسالته أن يعلنها . ومع هذا فإن أولها ، بلمنته التي لا خلاص له منها ، يحثنا على تجاوز تلك الأعتاب ، أعتاب السقوط الأكبر، حتى تجدالمشق؛ والثاني، بتأخيره المؤقت، إنما يحسب حساب زمان تكوين الأولياء الذين ينقظر منهم أن يتجاوزوا الحد الذي وقف عنده و يتقدموه . فكلاهما إذاً بمثابة صُوَّة وحدٍّ من طبيعة صافية ، يقوم عند الوصيد الذي تحلق فيه الروح الإلهية فوق الكائنات المقدَّسة التي تدخلها في الواحد الأحد بحيلة من العشق غير متوقَّعة وخارقة على الطبيعة .

وليس معنى هــذا أن الحلاج بقرن هنا بين المصير النهائي لإبليس و بين المصير النهائي النهائي النهائي النهائي النهائي النهائي النبي، فإن طرد المنذر بالطبيعة الملائكية (وهي بطبعها منفصلة عن الاتحاد الصوفي) يجب أن يكون في بينونة مع الاصطفاء النهائي للمنذر بالطبيعة الإنسانية (وهي مهيأة لهذا الاتحاد). إن الشيطان قد أبي ، في بدء العالم ، أن يتحد بالأس الإلهي الذي دعاه إلى السجود الصورة

صورته السابفة (آدم)؛ وأصر بإرادته الخاصة على حُبّ الألوهية التي لا مشاركة فيها، حبها كما هي حباً يقوم على التأمل الصامت المقصور عليها كما هي في ذاتها ؛ عنيداً في الشهادة بهذه الألوهية وفقاً لطبيعته الملائكية ، دون أن يجرؤ على الامتثال للبشري الجديدة ، الفيض البسيط للتواضع الإلهٰي ، وهذا النجلي للواحد ، التجلي الذي يمثل صورة للواحد سابقة . قال الحلاج (من الهزيج) :

## جحودی فیك تقدیس وعقلی فیك تهویس وما آدم الآك ومَنْ فی البیت إبلیسً

إن في الفصل بين الله و بين الخلق الذي شاء أن يظهر فهم ، لقبولا لقيام التناقض في الله والشيطان الذي بشر الملائكة بالشريعة سيبشر الناس بالخطيئة . وهذا التملق المتحبّر بجلال الأنوهية قد ولّد في الشيطان كبرياء العاشق الفيور الحسود = بما جعله بحدث ثنائية في الموجود (١٦) ، و يُبثيض الطبيعة الإنسانية و يصير عندها أمير هذه الدنيا ، والمضلّل الذي يوحى اليها بأن الخير والشر منكافئان في علم الله السابق غير المكترث لشيء أبدا ، حتى إنه ليقول إن هذا العلم الإلهي يحبه في لعنته . وهذه المفارقة التي قدّمت للإسلام على هذه الصورة : إن هذا العلم الإلهي يحبه في لعنته . وهذه المفارقة التي قدّمت للإسلام على هذه الصورة : صورة شيطان ، هو مؤمن موحّد بجلب لنفسه المذاب حباً في الألوهية الثابتة التي لا مشاركة فيها — أو ليس هذا بعينه هو المثل الذي احتذاه الحلاج الذي أراد أن يموت ضية ملمونا ، مطروداً من حفليرة الإسلام ؟ كلا ، فإن الحلاج وقد بني مخلصاً للشريعة والأخلاق سيموت مطروداً من حفليرة الإسلام ؟ كلا ، فإن الحلاج وقد بني مخلصاً للشريعة والأخلاق سيموت مطروداً من حفليرة الإسلام ؟ كلا ، فإن الحلاج وقد بني مخلصاً للشريعة والأخلاق سيموت ملمونا ، في قبول كامل لمشيئة الله ، ينها خدع الشيطان نفته فأصر على الوقوف موقف ملاشق المهجور المحتقر ، وكان صبب خداعه امتناعه عن الامتثال الواضح النهائي ثلاً من العاشق المهجور المحتقر ، وكان صبب خداعه امتناعه عن الامتثال الواضح النهائي ثلاً من الله أي ( البقلي ) .

و بلوح أن الحلاج قد كتب ٥ طاسين الأزل » بمناسبة دعاية كانت تسرى في القصر منذسنة ٣٠٦ صادرةً عن أحد غلاة الشيعة وهو الشلمغاني، الذي أتى إلى بغداد بصحبة عامل واسط ، حامد ، الذي كان يستشيره في كل ما يهمه من أمور ، على الرغم من أن حامداً كان

حير راغب في أن يكون الثالث، والحب ليس زوجاً، بل هو ثلاثة في واحد: ﴿ أَنَا الْحَبِّ وَالْحَجِّ لَحْيُوبِ ﴾ ابن أبي الحير، رباعية رقم ١٧، نشرة البقيه ) .

سُنّياً ، لأن صهره أبا الحسين بن بسطام — وهو شيعى — كان تلبيداً مخلصاً كل الإخلاص للشلمغانى . وهذا الأخير كان رجل دسائس ومؤامرات قاسياً عنيفاً ، وكان يقول إن الإيمان والكفر ، والفضيلة والرذيلة ، والنجاة والعذاب كلها تكونّ أزواجاً من المتقابلات الضرورية ، وكلا الحدين في كل زوج زوج منها ، مقدس مرضى عند الله . وقد حرّض على قتل بعض أكابر القنائيين (وبالتالى أنصار الحلاج) في سنة ٣١١ ه = سنة ٣٢٤ م ، ولا بدأن يكون حامد قد استشاره حين إدامة الحلاج ، ويلوح أنه اقترح في هذا بعض التشديدات الغريبة في تعذيبه .

ولمل ينداد كانت فى ذلك الحين أكبر عاصمة فى العالم المتمدين ؛ وهناك فيها جرت الحاكمة على منصة مرتفعة — كما حدث بالنسبة إلى جان دارك ، — فى قضية الحب الإلهى، وحرت فى داخل الإطار الفنى الفخم الذى يمثله قصر الخليفة العبّاسى، من سنة ٢٠٨ه = سنة ٩٢٢ م .

وكانت الأزمة المالية قد أدت في سينة ٢٠٠١ على جانب ١٩١٩ م إلى تشكيل وزارة التلافية سُنية ، دخل فيها حامد ، وهو محتل خراج قاس ، إلى جانب ابن عيسى ، وهو فز يوقراطى فاضل . وانتصر ابن عيسى أول الأمر فحفف من قسوة الضرائب بفضل بيان لميزانية الدولة الإسلامية صار مشهوراً بحق ؛ فجاء حامد وأراد صدّ هذا الهجوم بأن أغرى الملايغة بمضار بة مريعة في الخزون من القمح المحتكم ؛ فأجاب ابن عيسى عن هذا بإثارة فتنة شعبية ضد ه ميثاق المجاعة » هذا ( وفيها أطلق نصر القشورى حبل العمل للحنابلة ) . فقامت نقابات الصناع الصغيرة في بغداد ( كما في البصرة ومكة والموصل من قبل ) وهاجت المحتكر بن والمخازن ، وفتحت السجون ( ويقال إن الحلاج رفض القرار من حبسه ) ؛ وارتحل حامد إلى واسط حذراً وقطنة . و بعد بضعة أسابيع استفاد من عودة مؤنس كبير القواد إلى بغداد ، كما يعود إلى هذه المدينة . وكان فرنس قد جاء بعد أن أغذ دولة العباسيين في مصر من الفاطميين في المغرب ، فكان عليه الآن أن يحميها في إيران ضد شهديد الديليين في الشرقي الذين قسموا الإقطاعيات ودخلوا الرى يفضل خيانة الوالي أخ صعلوك الديليين في الشرقي الذين قسموا الإقطاعيات ودخلوا الرى يفضل خيانة الوالي أخ صعلوك مساعد مؤنس مابقاً ه وكان في حاية نصر وابن عيسى داعاً . فعرض حامد لمؤنس ضرورة مساعد مؤنس مابقاً ه وكان في حاية نصر وابن عيسى داعاً . فعرض حامد لمؤنس ضرورة

القضاء على أنح صعاوك ، ولما كان هذا أميراً سامانياً فلا بد من مجانبة الوزير الساماني ، وهو البلحمي ، وهو البلحمي ، وهو شافعي من أنصار الحلاج ( وقد رفض تسليم أتباع الحلاج في سنة ٣٠٩ ) . ومثل هذا القلب في الاتجاء السياسي يقتضي التشديد في حباية الضرائب وزيادتها ؛ ولن يوافق الخليفة على هذا إلا إذا تخلي عن ثقته بابن عيسي ونصر القشوري .

فلكى يقفى حامد على كليهما ويبلغ غرضه ، قرر استثناف النظر فى قضية الحالاج ، المستود بهما ؛ ونجح فى هذا بفضل شخص ثالث هو أبو بكر بن مجاهد ، شيخ الحفاظ وله كلة مسموعة ، وصديق للصوفيين : ابن سليم والشبلى ، ولكنه خصم للحلاج . فُنيع ابن عيسى من النظر فى قضية الحلاج ا ومنع نصر من حراسة شخصه ؛ وكل هذا ورُكل إلى حامد .

و بدون تفطن ، نظاهم الحنابلة ضد حامد ، ودعوا على هذا الوزير في شوارع بغداد ، من أجل الاحتجاج ضد سياسته المالية ومن أجل إنقاذ الحلاج معاً ( وذلك بتحريض من أحد الحنابلة من أنصار الحلاج وهو ابن عطاه ) . ولما رفض ابن عيسى وصديقه المؤرخ الشيخ المجوز ، الطبرى ، الالتجاء إلى الفرد والفتنة ، انقلب الحنابلة على الطبرى وحاصروه في بيته .

لقد كسب الوزير حامد المركة ؟ دُعي المحافظة على النظام ، فصار في وسعه أن بقدم ابن عطاء للمحاكمة أمام تلك المحكمة التي لم تستطع أن تجد شهادة حاسمة ضد الحلاج ؟ وأنكر ابن عطاء علنا على الوزير — نظراً إلى ظلمه في فرض الضرائب — الحق في أن يقوم مقام الحكم على سلوك ٥ هؤلاء السادة ٥ وهو من ناحية أخرى بؤمن بمتقداتهم المأسيت معاملة ابن عطاء ومات بما أصابه من ضرب . هنالك استطاع حامد أن يتآمر مع فأسيئت معاملة ابن عطاء ومات بما أصابه من ضرب . هنالك استطاع حامد أن يتآمر مع القاضى المالكي ، أبي عمر الحادي ، وهو معروف بسلقه لسلطان القائمين بالأمر ، على الحكم الذي سيصدر بإعدام الحلاج وأسبابه ، وذلك بالاحتجاج بمذهب الحلاج في الاستغناء (١٠ عن الحج ليشبة أمره بأمر القرامظة الثائرين الذين أرادوا هدم الكمبة . وقد

 <sup>(</sup>١) [ وحو ما زعموه من أنهم وجدوا الحلاج \* كتاباً فيه أن الإنسان إذا بجز عن الحج فليمه إلى غرفة من بيته فيطهرها وبطيبها ويطوف بها ويكون كن حج البيت \* ( الشعراني ، \* الطبقات السكبرى \* ج ١ من ١٤ - من ١٥ ، طبعة سبيح الفاهمة ، بعون تاريخ ) ].

رفض القاضى الحننى ابن بهلول الموافقة على حكم ابن عمر ، ولكن مساعده ، أبو الحسين الأشتاني قبِل مساعدة ابن عمر في هذا الاتجاء .

وفى الجلسة نطق القاضى أبوعمر، وقد استحثه الوزير، بالحسكم فقال: « يا حلال الدم الله و لم يحضر الجلسة أحد من الشافعية ) ؛ وقد وجد عبد الله ابن مكرم ، رئيس الشهود المحترفين ، عدداً منهم وافراً وافقوا على الحسكم ، بلغ فيا يقال ٨٤، وذلك بإضافة فقياء وقراء إلى أعضاء المحسكة ؛ وكان جزاء ابن مكرم ظفره بمنصب القضاء — بطريقة شرفية ، أى لا يمارس القضاء فعلاً — في القاهمة .

وفى اليومين التانيين بذل نصر أمير البلاط ووالدة الخليفة سعيهما لدى الخليفة — وكان مصاباً بالحقى فبدّل حكم الإعدام ؛ هنالك لوح حامد أمام الخليفة بشبح ثورة اجتماعية حلاً جية وراح يسعى للاتفاق مع كبير القواد مؤنس على الخلاص من المسنوديّن بصديقه القديم نصر : أخ صعاوك والحلاج .

وفى الغداة والخيلفة خارج من مأدبة حافلة أقامها لحاشيته احتفاء بمؤلس ونصر، وقع الخليفة أمراً بإعدام الحلاج والعفو عن الأمير يوسف بن أبى الساج الذى عين واليا الدى ( مكان أخ صعلوك المعزول ) — وهذا بناء على طلب مؤلس الذى أراد بهذا أن يؤدى لابن أبى الساج نفس الدين ، دين الشرف المسكرى ، الذى جل نصراً يدين به ( منذ ١٨ سنة ) الساج نفس الدين ، ولتا ترين كانا ظافر بن كر يمين فأطلقا سراحيما بعد أن أسراها . وفى سنة ٣١١ هزم أخ صعلوك ، ولتا ترين كانا ظافر بن كر يمين فأطلقا سراحيما بعد أن أسراها . وفى سنة ٣١١ هزم أخ صعلوك وقتل ، وأرسل ابن أبى الساج رأسه إلى الخليفة مع مُقَلِح ، بدون علم نصر ، هذه المحيث لم يحضر نصر ، وإن نصراً يكره ذاك ، وقايداً كشهه إياه » .

وفى الثالث والعشر بن من ذى القعدة أعلنت الأبواق أن الوزير يتهيأ لتنفيذ إعدام ( وهو قرار شُدَّد فيه تحت تأثير شيعى) ؛ فأسلم الحلاج إلى رئيس الشرطة ابن عبد الصعد ؛ واتخذت الشرطة الاحتياطات للحياولة دون اندلاع ثورة ، وفى الساء ظل الحلاج فى حبسه يوطّن نفسه و يشجعها على الاستشهاد و يتوقع لنفسه البعث الحجيد ( وهو دعاء سجّله إبراهيم ابن فاتك ونقل فى السنة التالية إلى الفاضى ابن الحدّاد ) .

وفي الرابع وعشرين ، بياب خراسان ، و بحضرة مجلس للشرطة ، وأمام جمع عفير، جي.

بالحلاج وضُرِب ألف سوط وقطعت بداه ورجلاه وصُلِب وهو لا يزال حياً. فكانت الفرصة لاتزال قائمة عند أصدقائه وأعدائه لاستجوابه ، بينها كان الثائرون بُحْرِ قون بعض الدكاكين. ولم يأت أس الخليفة (المعتاد) بالإجهاز عليه إلا عندما وافي المساء. فأجّل الإعدام إلى صبيحة الغد حتى يستطيع الوزير حضور النطق بالحكم. وكان حامد قد قال للمقتدر وهو يستحثه على الموافقة على الأمر بالإعدام : « إن أصابك شيء ... فاقتلني » .

بيد أن الروايات المجيبة قد انتشرت طوال تلك الايلة الليلاء 1 ومن الجائز أن حامداً قد وجد من الحسكة أن يخلى نفسه ( هو والخليفة ) من المسئولية فدعا الشهود الموافقين على الحسكم بصوت عالي وكانوا متجمعين أمام المقصلة حول ابن مُسكّرَم — وهم المشّاون الحنوالون الأمة الإسلامية ، — وطلب منهم أن يصيحوا قائلين: ٥ نع ، اقتله ! فني قتله صلاح المسلمين ، ودمُه في رقابنا » ( النّزرى ) ، وسقطت رأسه ، وصب على جذعه الزيت وأحرق بالنار ، وألتى برماده من أعلى المئذنة في الدجلة ( ٢٦ مارس منة ٩٢٢ ) .

وقد روى بعض الشهود من بعد ذلك أمهم سمعوا من هذا المدنّب الكلمات التالية ، وكانت آخر ما فاه به : « إله ي إذا نتودد إلى من يؤذيك ، فكيف لم نتودد إلى من يؤذيك ، فكيف لم نتودد إلى من يؤذيك ، فكيف لم تتودد إلى من يؤذي فيك ؟! » ، وأعلن شهادة التوحيد الشرعية الإسلامية فقال : « مَشَبُ الواحد إفرادُ الواحد إفرادُ الواحد إنها قلوب الأصدقاء أجو بة مفسّرة لحاله ، الواحد له » . وهذه الكلمات وغيرها بما استشمرت فيها قلوب الأصدقاء أجو بة مفسّرة لحاله ، لعلها أن تكون صحيحة كل الصحة من الناحية المتاريخية ؛ فإمها تحقق ما توقعه دعاؤه في عشيته الأخيرة : « نحن بشواهدك » .

\* \* \*

وقتله على هذا النحو يلتى ضوءاً قوياً — من حول هذه الإشراقة الأخيرة — على الدوافع الحقيقية التى دفعت من شاركوا فى هذه القضية ، وهى دواقع تحددها حوداث صغيرة وقدت منهم ولكنها تكنى للكشف عن دخائل نفوسهم .

فعلى رأس فريق الخصوم نشاهد الوزير العجوز ، حامد ، وقد عودته وظيفته صاحباً للخراج أن ينظر إلى دفع الضرائب لبيت المال على أنه تخفيض من محصوله من الخراج يفرضه عليه بلاط الخليفة تصفاً ، وكان هو يجبى هذه الضرائب بحيل بارعة كيا ينفق قسما كيراً منها في حفلات يعوزها التهذيب والأناقة ، يفيمها في حاشية من الطلقاء ذوى الثياب المرتمة بألوان التزيين ، كان يقسو عليهم إن شاء له هواه ؟ ولهذا فإن إيمانه الشنى المحدود بقدر ما يتيسر لشرّطي عربيد قد جعل عينه ترامق الحلاج منذ عهد طويل ، ساخرة من روحانيته وزهده ومواعظه عن الآخرة وكراماته المزعومة ؟ ولم يرفيه غير ساحر رهيب يجب القضاء عليه بأى ثمن ، وقد دفعه خصوصاً إلى هذا الموقف مستشارُ سرّه الذى زوّده به صهره الشيعى ه ونعنى بهذا المستشار اسرته الذى زوّده به صهره الشيعى ه ونعنى بهذا المستشار اسرته الشاماني ، هذا الفنوصي الغريب القائم ، هذا القاسي الذي لا يزعه من الأخلاق وازع لأنه بمعزل عنها ، وقد قدر له هو الآخر أن يقتل بعد ذلك بثلاث عشرة سنة ، لأنه تجاسر على دعوة منافس له أشد خطورة هو ابن روح الدوّ تحتى ، إلى المساهلة . لكن مقتل الحلاج لا يكني القضاف على تأثير سحره ، وأنا فإن حامداً ، وقد شاه التحرّ وفي من أن يكون في موضع النّهمة ( بقتل الحلاج ) زعم في نفسه أنه إنما قام بتنفيذ حكم الإعدام من أن يكون في موضع النّهمة ( بقتل الحلاج ) زعم في نفسه أنه إنما قام بتنفيذ حكم الإعدام في تأثر عاص ، تاركاً المستولية عن سنة الدين .

ثم يناو حامداً رئيس القواد مؤنس ، وهو خَصِي من أصل روى لا تقل سنه عن حامد الا قليلا . لم يكن مؤنس قد الخذ موقفاً عدائياً حتى ذلك الحبن ضد الحلاّج الذي كان يسنده ابنه المنبئي حسين بن حدان ، وصديقه نصر كبير رجال القصر . بيد أن هذا القائد الحربي العجوز ، وهو جندى ومأجور قبل كل شيء ، قد تراءى له شيئاً فشيئاً في ولائه الذي أقسم به للخليفة المعتضد ولأبنائه ، و بالتالي للمقتدر ، نوعا من الأحقية في الظفر براتب وفير يبرز مقدما كل اغتصاب « للهبات اللطيفة ، لا كال راتبه وراتب ضباطه ، ولذا انفق حيئذ مع الوزير حامد ضد سياسة ابن عيسى التي تقضى بتخفيف أعباء الضرائب و بالتساهل مع الوزير حامد ضد سياسة كان مؤنس قد أبدها حتى ذلك الحين . ولما كان من الضرورى أن يبدين ابن أبي الساج مكان أخ صعارك أميراً على الريّ — وكان هذا العمل ضد رغبة نصر — السياسي ، وهي سياسة كان مؤنس قد أبدها حتى ذلك الحين . ولما كان من المضرورى أن عمرين ابن أبي الساج مكان أخ صعارك أميراً على الريّ — وكان هذا العمل ضد رغبة نصر — فإن مؤنس كان قد أعطى كلنه لابن أبي الساج ، أظهر قوته بقسوة لنصر ولاّم الخليفة هو الذي صديقهما الحلاج لكراهية الوزير الترومة ؛ وابتداء القطيمة بينه وبين أم الخليفة هو الذي أفضى إلى الانقلاب العكرى الذي وقع في صنة ٢١٧ ه ( = سنة ٩٣٠ م ) ، وهي السنة أفضى إلى الانقلاب العكرى الذي وقيع في صنة ٢١٧ ه ( = سنة ٩٣٠ م ) ، وهي السنة عينها التي نهب القرامطة فيها مكة ، وفيها أتي مؤنس على كل ما في بيت المال ،

ثم القاضى أبو عمر ، وهو رجل طموح صبور ، أنيق أريب ، وصل فى هذا الانقلاب إلى مركز قاضى الفضاة ، منتهى آماله لا افتن فى المكلق حتى بلغ الغاية ، و برع فى المجاملة إلى حد يصل نطاق الأمطورة ، شديد الوكم بالمطور ، قادر على أن يتحلل من أحكامه السابقة يساطة تثير الحيرة ؛ قد استعاض عن نقص أداته فى مذهب مالك من حيث الحديث والقياس باهتام دقيق بصياغة المسائل الفقيمة ؛ ولا بد أن يكون قد امتلاً فجاراً بكونه استطاع أخيراً النجاح فى إنها، قضية ، مثل هذه صعوية ، بحل بارع كهذا — فى سبيل « الصالح العام » — وهو بهذا إنما يخدم مرة أخرى انتقام ذوى المكانة الحريصين على مراتبهم .

وأخيراً السلطان الضعيف القُلَب ، المقتدر — وقد مل من سماع تذكره بمسئوليته كليفة أمام الله وأمام شعبه — فانصرف عن ابن عيسى والحلاج ؛ حمله على الشك في أحقيته في الخلافة عملاء شيعة بارعون في التمويه مثل الحسين بن رّوح النوبختي ؛ وقد عاد ابن الغرات ، وزيره الشيعي الأسبق ، فاسمتولي عليه بتأثيره و بالدنائير الذهبية التي جعلها تتراءى أمام ناظريه في حلمة من جلسات التأثير المنتاطيسي الحقيقي — لهذا كله فضل المقتدر الانقياد لإلحاحات زنجي مأجور ، رئيس خصيان حريم الخليفة ، وهو مُقلح ، وما هو الا صنيعة مأجورة لمُحاسِن ، ابن ابن الفرات ، الذي عمل في وزارة أبيه الثالثة ؛ ورفض توسلات أمّه له وقد ابتهلت إليه أن ينقذ الحلاج. وقد قتل هو الآخر في مغاصرة ، في حسينية توسلات أمّه له وقد ابتهلت إليه أن ينقذ الحلاج. وقد قتل هو الآخر ، وابن أخي ابن الفرات ، أخر وزرائه .

وفى فريق الأصدقاء نشاهد نائب الوزير ، ابن عسى ، وهو رجل شريف بيد أنه فَعَلِن مُنتَهَن للفرص ، حَرَص على مركزه الشخصى لما أن تخلى عن حماية حباة الحلاج ، لمكنه احتفظ له بعطفه ، لأنه حفظ إحدى رسائل الحملاج في صندوق ، وأحسن استقبال أحد أنصار الحلاج وهو رئيس شهود القاهرة ، ابن الحدّاد سنة ٢٦٠ ؛ ووقف في طريق ابن مكرم سنة ٢٢١ ، وهو قاضى القاهرة الذي كان عدواً لابن الحداد ، والرئيس السابق لشهود بغداد الذين تحمّلوا مسئولية دم الحلاج .

ثم بعض الأشخاص الذين يأتون في المرتبة الثانية ، وكانوا نظارة شاهدوا أدوار المذاب على تفاوت في العطف على المذّب : عيسي الدينوري (ولعله والد فارس ، أحد أتباع الحلاج) ،

وأبو العباس بن عبد العزيز، والعطوفي القارئ ، والقلانسي، وقَنَاد، وأبو الحسن البلخي المعترليان ، وعلى وجه التخصيص ابراهيم بن فاتك القدسي الذي يلوح أنه كان مسجوناً مع الحلاج ، لكنه يبدو في التقاليد الصوفية الأقدم عهداً في مظهر كانب غير شخصي لهذا الشهيد ( الحلاج ) .

وأحد الهـاشميين ، هيكل ، الذي لا نعرف عنه إلا أنه يقال عنه إنه عُذَّب إلى جوار الحلاج .

وأخيراً ، ثلاثة شهود عدول على إخلاص الحلاج فى إيمانه الدينى ، وسيكون لهم تأثير تاريخى على جانب كبير من الخطر ، أولاً صديقان مخلصان ، ابن عطاء والشبلى ، ثم تلميذ آمن بالحلاج فى أخريات عمر الحلاج هو ابن خفيف .

أما ابن عطاء الذي أحيب منذ قليل إلى رغبته في أن يمتحن كالأنبياء بمحنة الآلام ، فنعلم عنه أنه تجلّد ليشاطر مصير صديقه الذي كان قد كتب إليه رسالتين خليقتين بالإنجاب ؛ وقد زاره في سجنه خِفْية ، وقبل إبداع مخطوطاته عنده (وقد أودعها هو الآخر عند وصية ، على الأنماطي ) ، وبذل جهده في استثارة جماعة الحنابلة في سبيله ، وشهد بكل جرأة أمام الحكمة بإيمانهما المشترك بالاتحاد الصوفي للباشر باقة ، أصل كل نعمة وكرامة . هنا لك عَذّبه حرس الوزير الذين اغتاظوا لتعذيره لهم ، حتى مات مما لقيه من ضربات ، قبل موت الحلاج عنه عشرة يوماً ، وهو بهذا قد مخيل بعذاب الحلاج وربما زاد بهذا من هذا العذاب .

أما عن الشبلي ، وهو تركى نبيل ، وأمين مساعد سابق في بلاط الموفق — فنحن نعلم أن الفراطة في طريق الصوفية (إلى جانب أزمة سياسية في مصر) قد أفضى به ليس فقط إلى التنازل عن إقطاعه في دماوند ، بل وأبضاً إلى نبذ دراسانه لذهب مالك التي بدأها في شبابه بالإسكندرية عن إلى أن تبدّى أمام الحلاج في جامع بغداد تحت القبة الشعراء ، وكا نه المبشر بالبهاء الإلهى الذي يضني الإشراق على الوجه والصوت ، ومنذ ذلك الحين ، تعلق به ، وأظهر أحوالاً عامة شاذة مقصودة ( « جنون » مشعور به ولكنه مُزْ من ، يبها جنون ابن عطاء كان مؤقتاً وغير مشمور به ) يَسّرت له ألا يُهم مع الحلاج ؟ وقد أنكر حال الحلاج نصف إنكار أثناء عاكمه ، ثم أنى مُستَظار الفؤاد ليشاهد عذابه ، مدغوعاً بأولئك الذين كانوا يرجونه ( ويقال عامة إنه ألق عليه وَرْدة ، متحديا) . وحاول أن يفهم الحلاج بعد موته الذي لم يستطع و بجرة على

مشاركته فيه ، فتأمّل في سر التضعية في العشق ، ولقنه من بعد للمريدين ، على طريقته الخاصة ، قائلًا لهم : إن استشهاد الحلاج دُرّة من الجال الحُرَّم يجب إخفاؤها ، وايس زاد خلود يوزع على الجميع .

وعن ابن خفيف ، وهو الآخر ممن جعلهم الحلاج يعتنقون الصوفية (كالشبلي) ومن أسرة وفيعة اللزلة جداً في شيراز ، نحن نعرف أنه لم ير الحلاج إلا مرة واحدة في أواخر أيامه ، وهو في سجنه ، شاهده في حالة من الاستسلام المطلق والتفويض لإرادة الله بلغت حداً جعله يرجع مقتنماً كل الاقتناع — على الرغم من الاعتراضات الدينية الكلامية التي أوحى بها إليه مذهبه الأشعري — بأنه إنما شاهد # عائماً و بانها ه .

وفي القصر كان نصرالقشورى ، كير الحجّاب في البلاط ، وهو روى أسلم وصار حنبلياً ، فلم و وكل فلمي وشجاع في خدمت الأسرة الخليفة ، وقد صار حلاجياً (من أنصار الحلاج) هو وكل بيته ؛ واستمر على نزعته هذه حتى بعد موت الحلاج ، وتجرأ على الحداد على هذا المدّب ، وظفر من الوزير — على عكس النتائج الشرعيسة المترتبة على استباحة الدم — بالاعتراف بصحة إسلام تلاميذه وإطلاق سراحهم هم وابنه وابنته (التي استطاعت الزواج) . وفي أعماق حريم الخليفة حبث تجلى الصمت على صفوف النخيل المرضمة جذوعها بالساج والنحاس حول بركة القصدير المُشتنة في ستانها المحاط بالأسوار ، الصمت الذي سكنت إليه أم الخليفة طوال عن السيدة = ، وقسمتى شَمَب ، من أصل روى هي الأخرى ؛ وهي التي ظلت محتفظة طوال منة كاملة برأس الحلاج في = كنز الرؤوس ، الخاص بالقصر ، قبل إرساله (أي الرأس) إلى خراسان ؛ ولا بد أيضاً أن يكون الوقف الذي يَشر الزيارات إلى « مَصّيب الحلاج » ، خراسان ؛ ولا بد أيضاً أن يكون الوقف الذي يَشر الزيارات إلى « مَصّيب الحلاج » ، بالقرب من قبر أخيها الأمير غريب الخال ، وكذلك شاهد دعلج ، كلاها يرجع إليها .

وفى وسط هذا كله ، الحلاجُ نفسه ، مصاوبًا خارجًا عن طوره ، مُظهِّراً للجميع من فوق مقصلته فى تلك الليلة ، وهو فى جال من الوجد تجاوز ببدئه حدّ الموت ، شخصية المسيح الخالدة كما وصفها القرآن ، وكأنه الصورة المبرَّة المسيحيّة فيها « روح الله ، « وما قتاوه وما صلبوه … » ( القرآن ، النساء : ١٥٦ ) ، وفقاً للجواب الذى أفح أحداً البلخى المعتزلى ، والذى سيردده — عن حسن اختيار — أبو حامد الفزالى .

ومنحنى الحياة هذا الذى أنينا على وصفه بما تضفيه من عقد رئيسية لأحداثها الدرامية حتى أتاما الموت ، نستطيع الآن أن ترمم له موجزاً مجلاً مستعينين بالوسائل البيانيسة التي أشرنا إليها في مستهل هذا البحث .

إن حياة الحلاج في أسرته وبيته الذي انتقل ثلاث مرات من الأهواز وواسط والبصرة إلى بغداد ، تنتاعد في خط مستقيم بدون المحناءات ، مع الإخلاص الثابت دائماً من جانب زوجه الوحيدة وأبنائه الأربعة : سليان ومنصور وحد ، وبنت . أما فيا يتصل برسائته اللدينية ، فإن حَجّانه الثلاث ، وهي فيها بثابة نقط تركزها ، تسير في خط واحد مع رحلتيه النبشيريتين الكبيرتين ، وتهيي، السبيل للمواعظ البغدادية الكبرى ، المتاوة بالحاكمين التباوة بالحاكمين ما المتاوة بالحاكمين الشلاث المعاد أن اطراح الخرقة ، بعد الحجة الأولى ، والمرب إلى سوس (قبل المحاكمة الأولى) يقومان محورياً بوضوح على خط حياته «ولا ينحرفان» في توجّده من أجل الوحدة والواحد ؛ أما فيا ينصل بصرخته المُنتيقة التي كشفت ، على نحو أجل كثيراً من كل المتمات العالية التي فيا ينصل بصرخته هذه قد أجاد في بيان أن الحلاج بصرخته هذه قد أعطى حق «تصرف في هذا نصير الدين الطوسي ، قد أجاد في بيان أن الحلاج بصرخته هذه قد أعطى حق «تصرف أجاب دعوته المشهورة :

یبنی و بینك إنَّی بنازعنی فارفع با بیك إنَّ من البَیْن (أی أنه بوجد بینی و بینك یا الحی ! ۵ اِنی ۵ ، إنه أنا ، بعذبنی ، فأتوسل إلیك أن تزیل ۵ با بیك ۵ أی بأنت هو ، ۵ اِنی ۵ ، أی إنه أنا ، تزیله من ۵ البَیْن ۵ أی من بیننا نجن الاثنین ) .

لقد تجاوز الوجد الأعلى ، تجاوز الليل ، لا ليل الحواس ولا النفس ، يل ليل الروح ، وصار إدراكه بسيطاً ، وكال كلة الحضرة ، كُنْ ، ليس مجرد « صرخة » ( ابن سبعين ) ، كاملة المفهوم ، « توقظ النائم » ، إنما هي إدراك لكلمة عقلية توضح سر الوحدة . ودمُ الشاهد ( على الوحدة ) المراق بفضل الشوق الأعلى يرتفع بروحه إلى « شاهد القدّم » ، تلك الروح التي تعلن هنالك اعترافها المتواضع ، الحق الخالق ، وتعلن بلوغها النهائي إلى الوحمة

( الأبوية ) اللانهائية ، والأخوّة المقدّرة من قبل ، وقد استمادت حالها ، حتى الوصول إلى المساواة مع أى مخلوق إنساني هالك ، في عبادة للخالق معبودة مماً .

ونحن نعلم مما أورده لنا البيروني أنه وجد من السلمين من صار عندم يوم موت الحلاج بمثابة عصر في دورة الشمائر الدينية ؛ وقد سجّوا مدة سيجته (٨ سنوات ، و٧ أشهر ، وثمانية أيام) ، وقدروا القيمة الأبجدية (سريم == فاطر) لينة ٢٩٠ ه (= ٢٩٠ م) التي حددت رسالته الهائية ، وقيمة (طاسين) لينة ٢٠٠ = ( == ٢٢٢ م) التي حددت موته ، ومقدارها هو مقدار المدة التي نام فيها أهل المحيف كا ورد في القرآن . لمكن إذا كان صحيحاً أن الولى ( ٥ الذي تحوله الأبدية إلى نفسها آخر الأس = ) لا ينال صوريه الهمائية الإ بعد موته = فلا بد لنا أن نحاول الآن إيجاز الراحل البطيئة الصعبة لإدماج هذا الرجل المولة بعثق الواحد في داخل الشمور الدبني ثلاً مة الإسلامية تدريجياً من جديد، هذا الرجل الذي أراد أن يموت مطروداً من حظيرتها كيا يكشل الإسلام في وحدة عبادة تنتفل جميع الناس ، وهو إدماج كان أبطأ من إدماج جان دارك في وعي الأمة الفرنسية ، ولكنه أسر ع من إدماج السيح في الأمة الإسرائيلية التي كان هذا الإدماج صورتها الأولية مع اعتبارنا من إدماج التيم في الأمة الإسرائيلية التي كان هذا الإدماج صورتها الأولية مع اعتبارنا لمكل الفوارق التي هنالك فيا ينهما .

وفى نظام من النمثيل البيانى لعالمنا منظوراً إليه على أنه مكون من متصل الزمان والمسكان، ياوح لناشى، مثل التاريخ العام لأمة دينية على أنه نسيج تتجه سداته فى المسكان ذى الأبعاد الثلاثة وتخترقه اللحمة التى ينسجها مكوك الزمان الذى لا يقبل الإعادة. واللحات المختلفة المسكنة الزمان هى سلاسل متحدة الاتجاه ذات تقسيات تتفاوت فى سرعتها: سلسلة المختلفة للأحداث (فارن سلسلة الأعداد المثلثة) ، سلسلة إنسانية للأنساب (فارن قوى العدد ٢) ، سلسلة العليات (فارن العلل العاملية factorialles) ، الح ؛ وكل أحمه تعطى للنسيج موضوع النظر تركباً جيعلياً يكون صورته النوعية .

والمسامون لا يعزون الصدق إلا الشهادة الشفوية ، وهم في الواقع يتشاون التاريخ الصادق لأمتهم على أنه نسيج فيه الاشدية المتوازية المفصلة للأجيال التالية الصحابة تخترفها أحكات متصلة مستمرة هي خيوط الأسانيد لأحاديث النبي ، وشهودها الماقلون لها من جيل إلى جيل يكو "ون المقد المدودة (منذ محمد) . وعلى وجه التخصيص نشاهد أن الحياة الإسلامية لمدينة ما ، تتميزُ بالتنالى التاريخي لشهود الأحاديث الذين علموا فيها . لهذا فإننا نستطيع أن نصور الاندماج » الندريجي من جديد للحلاج في الشمور الذي كان للمدن عن وحدثها ، مدن الأمة الإسلامية ، نقول إننا فستطيع بيانه واسطة خيوط الأسانيد ، من جبل إلى جبل ، الخاصة بنقل أمثاله وأقواله ؛ وهو نقل صار بحراما بحكم قتله وطرده خارج تلك الأمة ، وهذه الخلوط التي حافظ القوم عليها في الفرون الأولى دون أن يكونوا بمنجاة من خطر الموت ، الخلوط التي حافظ القوم عليها في الفرون الأولى دون أن يكونوا بمنجاة من خطر الموت ، وسجّاءها في نصوص مكتوبة ، ترسم للحلاج حياة بعد موته ذات طابع حضاري عبق ، وأكثر صدقاً ، من الماحية الاجتاعية ، من الشهرة الأدبية التي نالتها بماذج مثل و الإسكندر » أو « قيصر » ( قارن بحث جوندولف ) لدينا في الغرب ، لأن بجرد الإغماء الفني لم يكد يتدخل فيها ( اللهم إلا عند قناد والمراي والزّعاوي ) .

وأول خيط من خيوط الأسانيد هو ذاك التصل بالحكم الشرعى الذى أصدره ابن سريج . فهذا الفقيه الشاهى الكبير ند أحيط مح كه الحلاج الأولى بدفعه بعدم الاختصاص معلنا أن إلهام الحلاج الصوف لا يدخل فى اختصاص القضاة لأتهم يعوزهم تمييز الفوس . وهذا الحكم لقن فى وقف دعاج فى بغداد ، ونقل بأمامة من تلبيذ إلى تلبيذ ، من ابن الحداد الذى سجل دعوات الحلاج فى لبلته الأخيرة ) إلى أبى بكر الفقال وغيره ، وخصوصاً إلى لمؤرخ الخطيب ( البغدادى ) وصديقه ( وحاميه ) الوزير ابن المسلمة الذى جاء فى سنة ٢٧٥ هـ ( عنه سنة ٢٥٠ م ) فى يوم تقلده الوزارة للخليفة القائم على رأس الموكب الرسمى الذى سار به الى جامع المنصور فتوقف فى الطريق لكى بدعو الله عد التل الذى صلب عليه الملاج ؛ وكان الوزير من قبل شاهداً رسمياً فى الحكمة الشرعية ، وجهذا فإنه شهد ببراءة هذا الشهيد الذى طالب زملاؤه قبل هذا بمائة وأربع وعشرين سنة بإراقة دمه ، وحكم ابن صريح هذا لا يزال معتبراً حتى اليوم ، ومخاصة عبد الشافعية .

والخيط الشائى هو خيط مؤلق التفاسير الذين قبلوا تفسير بعض الآيات بواسطة أقوال صوفية للحلاج ؛ وأولهم ابن عطاء ، وهو محدّث وشيخ معترف به من الحنابلة ، واحتج علناً لصالح الحلاج ، وبهذا أحبط ، الإجاع ، الذي حاول خصوم الحلاج الظفر به ، من بين جميع علماء المسلمين في ذلك العصر . و بعد ابن عطاء ، يمر هذا الخيط أو الإسناد بالسّلمي وكان لا تفسيره ، ممترفاً به في تبساور ومقرراً في برنامج (جامعة) للدرسة النظامية في بغداد

( ابراهيم الْفُنَتَلِي ) ، وقد نشره من جديد البقلي ولا يزال يعاد طبعه في الهنـــد حتى اليوم ؛ وقيه يرد اسم الحلاج بشكل اسمه الأول « الحــين » وحده — تحوُّطاً من جانب المؤلف .

وخيط ألث تكون في بغداد ، هو إسناد الصوفية من أصدقاء الحلاج السريين ؛ وهم لا يعترفون بشجيدهم له إلا للعربدين ، لأنهم بعدّونه ولياً قضى عليه العشق ( قُنبِي بإدانته لأجل غير مسمّى ، فيا يتخبله عباس الطوسي والأزّار ؛ وكانت إدانته لا تزال فأعة بعد وفاته بثلثائة سنة حيثا رأى ابن عربي والشاذلي أن يدعوا الله ليغفر له ) ، وحسبوا « أن الشريعة المحمدية تقضى بقتل الأولياء ، وأن الفريسة وجلادها كليهما مسلم على السواء . و بعد الشبلي والنصرياتي وابن أبي الخير وشيدا له ، تشجع السّلني ونشر « حكاية » الشرواني ( التي بين والنصرياتي وابن أبي الخير وشيدا له ، تشجع السّلني ونشر « حكاية » الشرواني ( التي بين فيها شهاب الطوسي معجزة الدم ) لا وخاجه عبد الله الأنصاري في همات و يوسف الهمداني وحكم النستي قد هيأوا السبيل الملحمة الحلاجية التي نظمها الشاعر الفيارسي السكير فريد الدين العطار .

والعطار في ملحمته الحلاجية الكبرى بقدم الصورة النهائية لصغة الولاية عند الحلاج من الباحية الإحلامية ، وقد بلغت أوجها في نضحية حربية مجاهدة مليئة بالرجولة ، وكان ابن أبي الخير قد قال إزالوت على متشلب الحلاج ميزة الأبطال ؛ والعطار ببين بأية حماسة وحمية وجدانية قاس هذا العاشق الجسور برأسه كا يظفر بجوهرة الجال الإلهى عن طريق نصر مؤرَّر ؛ وهذا المجاهد البطل الذي التحى بأن قتله الله في معركة فردية ، في مبارزة ، حي جهاد مقدّس قد دهن وجهه بالذم المنسقط من أعضائه المبتورة ، حتى لا يبدو شاحب الوجه ، والصرخة العليا ، «أما الحق» ، التي نطق بها قد فاضت منه مع دمه المراق الذي يسيل و يفيض على العالم حيث كل العناصر المنطقة تتصارع وتضطرب ، وتمزق حجاب الأفكار ، وتُحقي الموتى و « تحلج الكون » كا سيقع عند قيام الساعة ( فارن سورة القارعة : ٤ : « وتكون الجبال كاليهن المنفوش » ) .

وهذا هو نموذج الولى كما تجدته حينئذ، في الشعب التركى الذي دخل الإسلام حديثاً، قصائد يَسَوى ثم نسيمي، والشعيرة الرمزية ٥ أَسَلِب منصور الحلاج » في تلقين المريدين عند البكتاشية المنتشرة عند الإنكشارية العبانية — وظل الحلاج في الشعر التركى بمثابة و الولى الأكبر»، المصلوب ذي الوجه المائل ٥ كالوردة التي تميل » ( قصيدة لاممي ، التي

أهداها إلى السلطان سليان الكبير). والعظار عوابضاً ، إلى جانب عبد القادر الهدذانى ، على رأس الذين بجدو الحلاج من شعرا ، إيران وصوفية الهند ، والسلطان حسين بيقرا في همات الذي أمن بتصوير أدوار حياة الحلاج كلها الرسامة المشهور بهزاد ، والسلطان حسين شاه في البنغال الذي سمح بالعقيدة الحلاجية « سقيابير » للصوفي سرمد كاشاني الذي استشهد مثله في دهلي إبان حكم أورنجز بب . وهذه السلسلة من الشواهد المتحقة ذات البزعة الرومنقيكية الماذة ، الواقعة في مشكلة ولاية الحلاج وكفرانه المحرجة ، قد وآدت أساطير شعبية حول شهادة الدم وخصب رفات الحملاج التي قذف بها في النهر والتي نقدس المريدين الذين يشر بون منه ، وولد فكرة المذارى المواتي يشر بن منه ( أخت الحلاج ، عند البزيدية أوش ؛ وميلاد الشاعر الحلاج أنه ولي يوم الحساب ، ومنشأ قبائل قر قر غراج كا يروى في البنغال وسبتي جنار في جاوة ) . وهذا تشويه جسداني لهذه الحقيقة وهي أن دم الشهود بذرة روحية للمقرفين بالإيمان تضمن اتصال الشهادة واستمرارها .

وتمت خيط رابع برجع إلى ابن خفيف الذى زار الحلاج في سجنه الأخير ؛ فلما عاد إلى شيراز جم أضابير فيها الأقوال المؤيدة والمعارضة الخاصة بالحلاج ، وقام ابن با كويه ومسعود السّخيزى نشرها بعد أن عرضوها في معرض ظاهر الخفاه ، واستطاعوا جعلها تنتقل بانتظام بين الحدّثين المسلمين (وخصوصاً حنابلة دمشق) وعند مؤرخى الإسلام (وخصوصاً الخطيب البندادي والذهبي) . ومن ناحية أخرى كان التلاميذ الصوفية لابن خفيف بمجدون الحلاج سراً ؛ مما أدى ، في القرن النائب عشر ، في الأوساط الشيرازية ، إلى تكوين ٥ في كر ه حلاجي خاص (هو تمرين آلى حزين على التواجد ، أي استدعاء الوجد بطريقة صناعية ) ينتقل من زاوية إلى زاوية في كل التلقينات الصوفية من الطاووسي والعُجَيْمي والزبيدي حتى السنوسيين الحالين .

وكانت أولى المدارس الكلامية التي وضمت بوضوح مشكلة إمكان إدماج الحلاج في داخل الإسلام هي : السالمية في البصرة الذين قالوا بشرعية إدانته لأنه باح (في سكرة الوجد) بسر التوحيد عينه . و بعدها مدرسة الأشعرية (إبتداء من القشيري) الذين قالوا إن الحلاج بقعله هذا قد عبر عن نفسه بكل وضوح ذهني ، وأدان نفسه بنفسه ه شاهدا - مجزته ه

حزنِ العاشق الهجور — بأن الله يمكن الوصول إليه ؟ وهو في هذا قد تشبه بإبليس ، وهو النموذج الذي احتذاه (في رأى أحمد الغزالي) . وإذا كان وجود الثانق ووجود المخالوق واحداً ، فلا معنى لقيام حوار العشق بينه و بين الله (المدرسة الوجودية : ابن عربي) .

وكان لابد من قيام فيلسوفين ، السهروردى الحلبي وابن سبعين المُرسى ، لتجاوز هذه الشَّبُهات والنظر إلى الحسلاج على أنه ولى وشفيع لا تناقض عنده ، مؤمن بالتوسيد الأول السكلى الذي يتجاوز نطاق الإسلام ؛ وفي أثرها فام كثيرون تأمّلوا في دعوات تضحيته من أجل أعداثه في سبيل كل النساس ، فرأوا فيه ، قطباً ، روحياً يجذب الإسلام إلى الوسدة النهائية : النجم الرازى ، والكيشي (الأستاذ بالمدرسة النّظامية) ، وجلال الدين الروى ، والفيلسوف نصير الدين الطوسى ، والوزير رشيد الدين الوجيعهم عاصروا غزو المغول المدمّر ونهب بغداد وتخريبها .

وأخيراً نرى فى كل عصر ، على نحو مفرد غير منتظم ، مسلمين أيتنوا أن عذاب الحلاج قد أنم ولايته بلطف النجاة ، وهو أس يمكن انطباقه على كل الملة الإسلامية فيجب عليهم دعوة الناس جميعاً إليه ، فارس ، ابن عقيل ، عبد القادر الكيلاني ، وهوالولى الشفيع الحنبلي ليغداد ، روز بهان البقلي الشارح المتحمس لمؤلفات الحلاج ، ومدرسة الشهودية ، والسمناني ، وغدوى جهانيان وسرهندي والثلائة لهم أثر كبير في الهند ؛ وأيضاً خفاجي وهو مصرى .

وفى البلاد المربية انتشرت • قصة شعبية • منذ القرن الثالث عشر في سوريا ومصر أذاعتها الطريقة العدوية التي لم تستمر طويلاً ، ولَقَها للناس في مكة ودمشق عن بن غانم المقسدسي الحنبلي ، وهي قصمة خلّدت بقاء هذا الاعتقاد ، والحلاج أيدً على في الدعوات الشخصية ، خصوصاً في بلاد النزك ، لوقف بكاء الأطفال الصغار على وجه التخصيص • الشخصية ، خصوصاً في بلاد النزك ، لوقف بكاء الأطفال الصغار على وجه التخصيص • ولا يزال قبره النذكاري ( الخالي من رفاته ) الذي أقيم له في القرن الحادي عشر في بغداد كمبة الزائرين ، ومخاصة من الهنود .

والمزمار الرئيسي في الحفلات الموسيقية الروحية عند المولوية في الأناضول يدعى باسمه : « ناى منصور » .

وحافظ ، الشاعر الفارسي المشهور الذي أعجبه في الحلاج كونه ﴿ الماشق الذي جعله الصليب متملقاً كل التملق بشوقه ، حتى صار ساوى له لا يستطبع الانفصال عنه » ، قد كتب أيضاً يقول : « هم گر نميرد انكه دلش زنده شد بعشق ( أي : ان بموت أبداً من يعيش قلبه من العشق) ■ . وحياة الحلاج بعد موته في الإسلام شاهدة شهادة كافية على أن المشق المصاوب حياة ي بعث فعلاً وحفاً . وكان الحلاج يقول : ﴿ إِن لَنَّهُ تَعَالَى في كُلُّ يُومُ وليلة الليَّالَة وستين لمحة يقبض روح حبيب من أحباله إليه و يستخلف بدله واحداً من خلصاله ه و يرحم ، بنظره إلى حبيبه ، سبعين ألفًا يتمن يدعى تحبَّته ( ٥ روايات » الحلاج ، ٢٧ ) ، ومن دون أن نقف الآن عند الظهر الرسولي لهذا التسلسل في التجليات : نكرر القول بأنه بالصداقة المقدَّسة المعقودة بين أشخاص معينين ، مقدَّر بن من قبل ، تشكون الأمة الخالدة : كما تنبدى فيها مختلف الصور للأنس المتنبي بالغيب متحققةً في آلامنا وأعمالنا في أتحاد مع إرادة الخالق، ومرسومة بكل جمال وحق ، ومُستَّقطة من خطوط حيواتنا على الدور الشعائري الأساسي -ويناظر التنويع في الحرف الإنسانية في الدينة الفانية مهذه الدنيا اختلاف منظم للرسائل الروحية في الجماعة الدينية أو الماة النهائية . فحكما أن تركيب الجسم البعوث يعدِّل وينظم مختلف الفضائل التي مارسها بالزهد ، كذلك ترتيب جماءة الختارين في المرائب العليا يتوقف لا على علانات الأنضلية والتنازل الرحميين بين أولى المراتب في الدنيا - ولـكن على النظام التصاعدي للشفاعات والاستبدالات التي يكون = الحب = قد أوحى بها إلى النفوس المتحمَّــة ، ثلك النفوس التي ثلقت أكثر و بذلت غسها أكثر فصارت أقدر على الاتحاد بالله . وسيكون ثمت تجل إلهي محوري من حوله تنشق الإنسانية رتتكسركا تشكسر التِلُورة وفقًا لمحاورها : نجلًى دايل المجاهدين ، ونجلًى حاكم يوم الساعة ( و بتعبيرات إسلامية : المهدى ، ومالك يوم الدين) ؛ ووفقًا لحديث الشــافعي ( « لا مهدى إلا المسيح » ) برى الحلاج أن المسيح سيكون أيضاً هذا الحاكم ، إلى أعلى درجة ، وأنه سيذيع الشريعة النهائية في صورة إشعاع إلْهي ، مع استواء على العرش مزدوج ، أرضى وسماوى ( « روايات » الحلاج ، ٣٣ ) . والمسافات بين النفوس و بين هـــذا الحاكم تتوقف في مقدارها على صفة العشق الإلهالي التي تتصف بها شهادة الحد التي نطقت بها في هذه الدنيا . وفي هذا البناء الثانى تتفق الفكرة الإسلامية القائلة = بأبدال = العالم ، أى دعاً، المستورة من (الأولياء)

فى كل جيل ، مع الفكرة السيحية القائلة « بنفوس ملكية » ، تشارك في العطف وتعوض » وتقوم مقام السيح في عذابه الفادى » وهى بمثابة تم قائمة على الدور الشمائرى في كل عصر من عصور الكنيسة ( قارن : و يمانس #Huysma عن لدفين دى شيدام Schiedam ) .

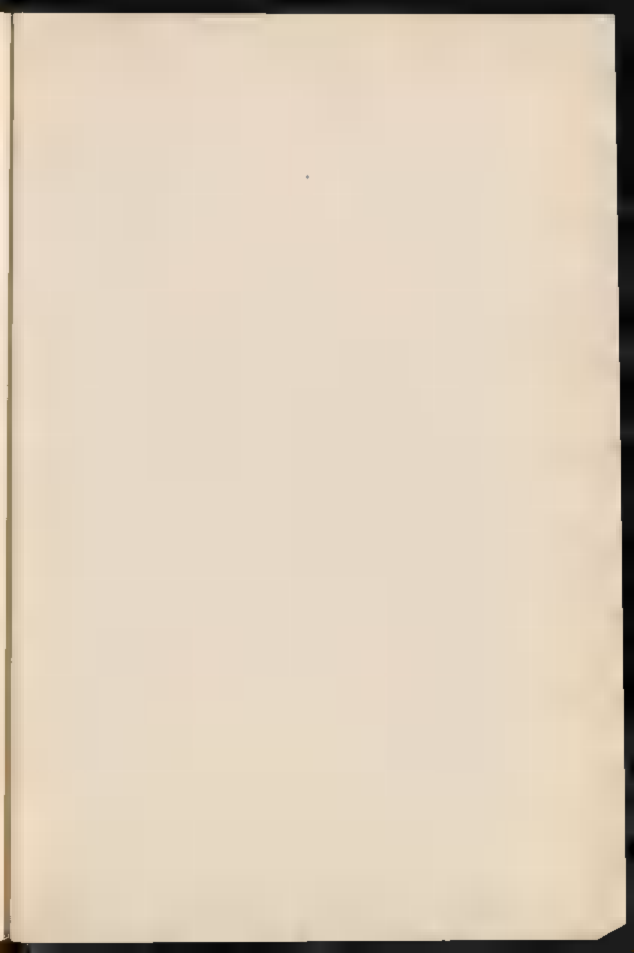
وأمثال هذه الفوس الماشقة التي تلقت رسالة الدعاء والتألم من أجل الجميع (راجع الدعاء الإسلامي ثلاً بدال ، وهو = دعاء بالصلاح ع ، الموحى بها من الخضر ، وهو إلياس) تستمر في تماثها وتنمية غيرها بالشفاعة ، من موت موتها . ولا الفشل ولا الموت قادران على القضاء نهائياً على الإرادة الطبعة التي لم تكل عند النفوس الخالدة ، والإخفاق المزعوم المضها الذابل لا يحرمها من إمكان الازدهار مرة أخرى والإثمار أخيراً عندنا وعند الآخرين على السواء . إن غائبتنا أكبر من نشأتنا ، هذه حقيقة تنبه إليها الحالج ( لا الطبقات » الشعراني ١٧٧ : ه أيها أطب : البداية أو النهائية ؟ — فقال : لا يجتمعان ؛ كيف يقع ينهما تخير ؟ ! لبس النهاية ذوق استطابة ، إنما هو تحقيق » ؛ لا الطبقات = الشعراني ١٧٥ النها المربية ، لأن النص مفقود ، : إلى ! إذا أصابني الفم المناهدة الأزل ، فكم يُعز بني شاهد الأجل! ( = روح القداسة والولاية ) ! وان عربي قد لاحظ في المجلياته » و بطريقة شاهد الأجل! ( = روح القداسة والولاية ) ! وان عربي قد لاحظ في المكن أن تكل الأعمال التي فيها مفارقة وتناقض ظاهري ، أن دعوائنا التي تجيها نذورنا يمكن أن تكل الأعمال التي فيها مفارقة وتناقض ظاهري ، أن دعوائنا التي تجيها نذورنا يمكن أن تكل الأعمال التي فيها مفارقة وتناقض ظاهري ، أن دعوائنا التي تجيها نذورنا يمكن أن تكل الأعمال التي فيها مفارقة وتناقض ظاهري ، أن دعوائنا التي تجيها نذورنا يمكن أن تكل الأعمال التي فيها مفارقة وتناقض ظاهري ، أن دعوائنا التي أعيها المواه .

ولقد عقدت الصداقة الإلهية بينناهذه الأواصرالأزلية ؛ ومثلها مثل خطوط القوة في بجال مغناطيسي ، تجدها تحدد مناطق المغطسة والجذب التي تنجذب إليها تدريجياً النفوس الناجية المختارة فنضم أبدانها على تفاوت في مراتب الكثافة والارتفاع . وإذا جاز لنا الاستمرار في المجاز المعارى الذي أردناه من قبل حتى نهايته ، في النمو الإيقاعي المنظم المدينة الخالدة في انجاه أبعاد الاهوئية ثلاثة ، فإن العقل يتركز فيها على هيئة إيمان ، وتتخلخل الإرادة على هيئة إحسان ، وتتخلخل الإرادة على هيئة إحسان ، وتستحيل الذاكرة إلى رجاء . هنالك نرى أن النظرة الرجعية النفسية الأمة روحية بقيت حية حقاً تعود بها إلى استعادة أحجار الزاوية الأولى فيها التي نُبذت حيناً ، ثم إلى نثبيت رؤوس أعمدة قبة تعلوها من فوقها وتصاعد بشوقها إلى سمت أعلى . وهكذا تنهار

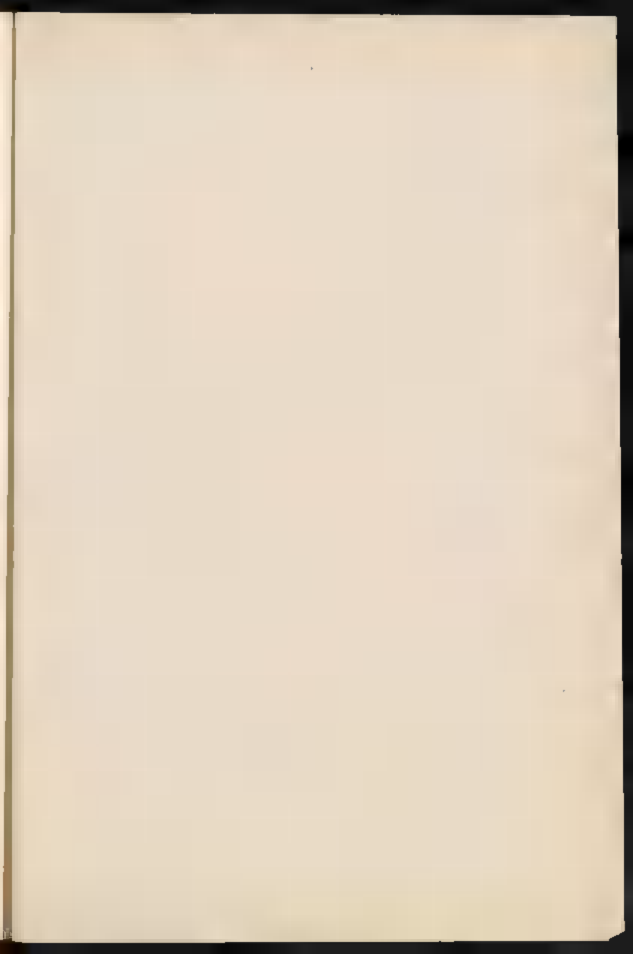
قوائم و المهد » مع أحكام العقوبات ، وتكتمل القبة الثالبة التي يبنيها العشق الإلهى من إرادتنا ، من وراء آفاق المكان ، وأمام تأخيرات الزمان . والله هو في الرتبة الأولى « مفتاح القبة » ، في أعلى و إلى الأمام ا وأبنا يدعونا ، يوجهنا ا وصهم نذرنا المحلق يصاعد ، متجها دائما أبداً إليه . يصاعد خاشما خفيفا كالبخور العربي القديم ، المصنوع من « شهر اللبان » على ساحل مهره وهو الذي طالما طلبه النماس لجميع المابد - وكالدخان الأكثر خشوعاً المتصاعد من عود الند المحترق ، هذا « الينجوج » الذي طالما أهاب به الحلاج ، رمزاً لبعثه المجبد ، وهو في سجنه ، وقد رضى بالعذاب ، عشية استشهاد سيحرق فيه رفائه ، ويلقى رماده في الماد .

4 4 4

و لقد حقق الحلاج أسطورة جبل الجليجة » - هكذا قال لا حدى السيحيات أحد رجال الدولة التركية بلهجة لا تخلو من التهكم، وعنده ، كما عند غالبية المسلمين ، أن المسيحى لا يمكن أن يكون قد تألم ولا قتل على العسليب . بيد أن الجليجة هو الآخر عند السيحى أسطورة طالما لم يشارك في الصلب بحبه . وبالمكس ، وأينا أن موت الحلاج يثبت - عند كثير من المسلمين النفاوتين في النزعة الصوفية - أنه لا بد من التألم من أجل الحلاص ، وأن الصليب فداء وقداسة . ومنحني حياة الحلاح كله ، ومناظر محاكمته كلها تجعل الحلاج يثبه المسيح ظاهرياً . لكن أكان على شعور بهذا إبّان حياته أأ إن انتظاره المسيح ، يثبه المسيح ، والحاكم ، ليبدو في مواقفه ، منذ « نفره ال في مكة حتى حريقه الكفا باسم السيح ، عنى النار المقدسة التي أخضيت في يوم السبت المقدس بمدينة القدس ، غير أن هذه المشابهات الخارجية لا تمد شيئاً مذكوراً إذا قيست بهذا التحول الصامت لقلبه ، بإيمانه المزايد بتبادل في العشق الأول ، بين حق الله في عبادتنا المفروضة ، و بين ٥ حق عند الله » ( المشفاعة ) بالعشوث الأول ، بين حق الله في عبادتنا المفروضة ، و بين ٥ حق عند الله » ( المشفاعة ) المشوث الشرعية ، وبلغ في دعائه الأخير عشية عذابه حد الهوية الواضحة مع الكلمة عبر الخافة ، مع المسيح غادياً إلى بستان آلامه .



السهروردي المقتول مؤسس المذهب الإشراقي



ها نحن أولا، ببيل التحدث عن شخص وإنتاج بمثلان لحظة جوهرية في تاريخ الفكر في الإسلام. لمكن على خلاف ما حدث بالنسبة إلى أسما، لقاعة لمتكليين وفلاسفة من أمثال الفارابي وإن سينا والفزالي بمن كان لبعض مؤلفاتهم التي ترجمت إلى اللانينية منذ القرن الثابي عشر أثر حاسم في تطور التفكير في العصر الوسيط بأور باء - نقول إنه على خلاف هذا لم يظفر السهروردي الحلي ، وكان معاصراً لابن رشد ، بشرف الترجمة إلى اللغات الأوربية . ومن هنا مضى عهد تأثير المؤلفات العربية في لفتها ، واستطاع أن يؤتى ثفاره ، دون أن يذكر اسمه ؟ بل لا زلنا حتى اليوم لا تحلك غير بعض الترجمات أو النشرات الحديثة لمؤلفاته الصغيرة ، دون أن يكون لدينا عرض شامل لأنحاء مذهبه . وعلينا أن نقرد أن هذا المذهب يلوح أمامنا كأنه مركب من عناصر متباينة معقدة ، تجد وحدتها في الطابع الخاص لشخصيته ، حتى إن كل محاولة لإيجاد عرض شامل لفكره تضطرنا إلى توزيع العمل على ميادين عدة ، كا أن هذه المحاولة نفسها تدعو إلى تحليل يعرف النسليم بالسر المحيط بنهاية مؤسسه الحزنة ، والعلم بهذه المحاولة نفسها تدعو إلى تحليل يعرف النسليم بالسر المحيط بنهاية مؤسسه المحزنة ، والعلم بهذه المحاعب هو في الوقت نفسه أكتشاف لما في شخصية هذا الرجل و إنتاجه ومصيره من دواع إلى الاهتام والتشويق .

توفى المهروردى (١) وهو فى السادسة أو النامنة والنلائين ، فى الخامس من شهر رجب منة ١٨٥ ( == ٢٩ يوليه سنة ١٩٩١) . وللتبييز بينه و بين من يشابهونه فى الاسم أطلق عليه المؤرخون لقب « الشيخ المقتول » ، يرمون من ورائه ألا يدعوه باسم « شهيد » ، ومع هذا قإن تلاميذه لم يفهبوا لقب « مقتول » إلا يمنى « شهيد » ، وهذا أس وجدت شاهد صدق عليه فى مخطوط يسميه صراحة بلقب « شهيد » (٢). ولهذا يجب أن نتخذ من هذا الموت نفسه حادياً لنا فى هذا التحليل ، لأنه إذا كان صحيحا حقاً أن الإنتاج هو علة وجود كل شخص ، وجوهره وغايته ، فإن موت السهروردى يُمكن أن يتبدى لنا ، لا على أنه عَرَض ، أو حادث ، حتى لوكان ألياً أسيان ، بل على أنه كال فعل يلوح أنه أهاب به وتنبأ . وليس

<sup>(</sup>١) احمه الكامل: شهاب الدين يحبي بن حبش بن أميرك السهروردى -

 <sup>(</sup>٣) راجع : • تغديبات التبيخ الدجيد • ( محموعة من الأناشيد والصلوات ) ، مخطوط استانبول ،
 راغب رتم - ١٤٨ ، ورقة رثم ١٨٧ ، ( تارن ه . رتر » فيلولوچيات » رقم ٩ ، في مجلة • الإسلام ٩ ج ٢ سنة ١٩٣٧ ، سنة ١٩٣٧ ، من ١٩٣٧ من ١٩٨٥ ، كانت المحاصة ٢٠٠٠ .

من شك في أن تحت سر استفهام لا يمكن أي تحليل تخطيه وتجاوزه ، يبد أننا سننقاد إلى هذا القيام ، على أنه البدأ والنهاية التي يتجمع عندها دوافع من مصادر متباعدة وتتوحّد ، والحق أنه بدون هذا التفسير الفريد الذي سيضع ه في الفام الأول ه (۱) الذي لا تزحزح عنه دوافع بمكن دائماً بيان أن من الممكن العثور عليها عند آخرين ، نقول إنه بدون هذا منضطر إلى الاقتصار على وضع نُبَت بأفكار ستنحل إشاراتها — هذه الإشارات القيمة كل القيمة حينًا نعرف نقطة البد، في تلاقبها — إلى تجريدات تافية ، متداولة في مثل هذا الوسط المحدود اجتاعياً أو ذاك ، إذا اقتصرنا على حسبانها صلعاً المتجارة .

والمسائل التي نحن بسبيل إثارتها يَكن أن تُونَّب على الصورة الإجالية الثلاثية التالية : أولا : ما هو مبلغ علمنا الحقيق بحياة السهروردي و إنشاء مؤلفاته ...

ثانياً : سنرى أن هذه المؤلفات تشتمل على طائفتين كبيرتين : مقالات ميتافيزيقية ، أو عروض مذهبية بالممنى الأعم ؛ ومقالات في صورة تشبيهات وأمثال . في الأولى تبلغ مسائل الحسكة الإيرانية إلى تمام وعبها النظرى ، تحت تأثير الأفلاطونية المحدثة . فيلى أى نحو إذاً يقوم هذا الافتران الذي يقدم لنا النقالاً إلى \* نوع ، آخر مختلف تماما . ألا وهو الانتقال من رتبة \* المقل \* إلى رتبة \* الروح \* ، إلى لنة الأبياء الذي يضر بون الأمثال؟ ثانثاً : على أي نحو يجب علينا فيم هذا الانتقال ، كيا يتبسر لنا بيان المهني والصورة الدقيقة اللذين يتخذها الإسلام والتوجيد عند السهروردي ، لا برغم بل بفضل تعمقه النظرى الدقيقة اللذين يتخذها الإسلام والتوجيد عند السهروردي ، لا برغم بل بفضل تعمقه النظرى ا

## ۱ — هياز ومؤلفاته

لدينا إلى جانب الأخبار التي تركيا لنا الرواة — وكلهم ينقل بعضهم عن بعض بدرجات متفاوتة — وثيقة ترجع أهميتها الكبيرة إلى صدورها عن تلميذ مباشر هو الشهرزوري (المتوفى سنة ١٤٨ = = ١٢٥٠) ، شارح مؤلفات أستاذه ، ومؤلف هو نفسه لكتاب

<sup>(</sup>۱) فارن التبيين الاستهلالي لكتاب ماسينيون : وعذاب الحلاج ، ياريس مسنة ۱۹۲۷ ج ، ا س ۲۹۱ — س ۲۹۲ Amassignon : La Passion d'al-Hallaj فراع — س ۲۹۱ في الإشارة يصراحة ووضوح للي الصروط اللائزمة للتفسير التاريخي الذي يسمح لنا يأن نفهم (أعني أن نتذوق) و من خلال الأمثال ، القصد الرئيسي لمذهب ما ، .

جامع ، كتب بروح الذهب ( \* الشجرة الإلهية » ) (١٠ . وقيه نشاهد الحالة والإخلاص اللذين لاحد لها واللذين أقارهما الشبخ في نفس التليذ وهو لا يزال في غضارة الشباب ؛ كما نشاهده وهو يرد بعنف واثع الطعنات التي وجبت ضد شبخه \* يردها إلى صدور الذين اتهموه من فقها، وفلاسفة . وهذا الإحلاص الذي يشبه الإخلاص الذي جمع بين أحد النزالي (المتوفي سنة ٥٢٠ ه = ١٩٢٦ م ) ، أخى المشكل الشهور ، و بين تليذه عبن القضاة الممذاني (المتوفي سنة ٥٢٠ ه = سنة ١٩٢١ م ) (٢) - لهو شهادة لها كل قيمتها من الناحية النفسانية .

ولد السهروردى فى مستهل النصف الثابى من الترن الثانى عشر الميلادى ( بين سنة ١١٥٠ م = ٥٤٥ هـ وسنة ١١٥٥ م = ٥٥٠ هـ) أن أم ذهب إلى الراغة ، وهو لا يزال صغيراً ، ليتملم على بد الشيخ بجد الدين الجيلى (١)، فتنامذ عليه معالمتكام المشهور فخر الدين الرازى

<sup>(</sup>۱) اسمه السكامل: شمس الدين تحد بن تحود الشهرزورى الإشراق و و كنابه و نزهة الأرواج وروضة الأفراح و عرض النسلسل و الناريخي و سمندتاً من آدم من فقلاسفة والأنبياه ؟ ولهذا الترتيب أهبته من أجل تحديد و إسناد و المذهب الإشراق ، في نظر هسفا الناديد الذي تأثر في هذا أستاده الدميروردى نفسه ، والعسم المناس بترجمة حباة السهروردى في و نزهة الأرواح و قد نصره أوتو اشهيس وخشك بعنوان : وثلاث رسائل و المشتوتجرت شده و عرض شامل لهذا الذهب يجب أن يعني بتصنفات (راجع الراجع في آخر هذه المفالة ) . ومن الراضع أن أي هرض شامل لهذا الذهب يجب أن يعني بتصنفات الصهرزورى ، وله شرح على رسالين رئيسين : و المنويجات و و حكمة الإشراق و ( المؤلفة المخاصة الموض آخر و آنها ) من ١٩٠٨ ) . ولى يانب هسذه الصروح تنشين مؤلفاته المخاصة المؤسم المذكور آنها ، من ٢٧٨ ، من ٢٧٨ ) . ولى يانب هسذه الصروح تنشين مؤلفاته المخاصة الكنب النالج : و كناب الروز و الأمثال و 1 بروكن ، و نارخ الأدب المولى و ج ١ من ٢٩٨ ) من ولم ٢٩٨ ) . وهو يحت ضغم ( ٢٩٨ ورقة في مخلوطة مرابع ورقة في مخلوطة الرفي و ترقم ٢٩٨ ) .

 <sup>(\*)</sup> فيا يتصل بهذا الصول الضعفهد ذي الشخصية الجذابة ، راجع ه الشكوى ، التي كنبها وهو قى سجنه ، نشرها وترحها تحد بن عبد الجليل في ، المجملة الأسيوية ، Annal Asiatique ، ج ١٩٩٦ سبنة - ١٩٩٣ عدد ١ - ٣ ، وفيا يتعلق بالشمارة بين حالته وحالة السهروردي ، واجع ماستفوله بعد في نهاية هذا البعث .

<sup>(</sup>٣) إلى جانب الفصل الطويل الذي عقده الشجرزوري ، إليك أثم المسادر عن حياته : ابن أبي أصيمة ، نشرة ملر ، من ١٦٧ - من ١٩٧١ ! إن خلكان ، ٥ وفيات ، ، ترجة دي سلان ، ج ٤ من ١٩٣٠ وما يليها ؟ عماد الدين ، ٥ البستان الجامع » نشرة كاود كاهان Claude Calien ، واجع بعد ؟ القرويني ، ٥ آثار البلاد » ، نصرة شنفاد من ٢٦٤ ؟ يافوت ، ٥ إرشاد الأديب » نصرة هم جولبوث ، ح ٣ من ٣٦٩ وما يليها — وابس الحيال هنا طبعا مجال التحقيق النقدي للمسادر .

 <sup>(</sup>٤) فيا يتصل بالتينخ مجد الدين الجيلي الذي تنامد عليه غر الدين الرازي في حماغة ، واجم ابن أبي أسيمة ، ج ٢ س ٢٣ .

(المترق سنة ٢٠٦ه ه = سنة ١٢٠٩ م) الذي تام النقد الذي بدأه الغزالى ، حتى استطاع أن يجعل من كل وسائل الجدل الموروثة عن الفلاسفة اليونانيين نوعاً من الأورغانون (١٠ . ومن المالوم أن السهروردي قد ارتحل بعد ذلك إلى أصفيان (٢٠ ؛ ومن ثم بدأت لديه حياة التنقل والأسفار ، مهماً بغشيان الجاعات الصوفية ، عباً الوحدة التي هيأت لحياته الروحية التأسلية السلوك في معارج أهل الطريق ، وكان يفضل الإنامة بديار بكر : وقد أهدى إلى أميز خر بوط ، عماد الدين قارا أرسلان ، كتابه المسمى باسم هدذا الأمير : «كتاب الألواح العادية » ا

عم كان يبحث في هذه الرحلات الطوال؟ في تعايقة صغيرة كتبها في نهاية «الطارحات» وأوردها لنما الشهرزوري ما يكشف عن دواعي همومه . قال : « وهو ذا قد بلغ سِنّي إلى

<sup>(</sup>۱) چن باول کر اوس حدیثاً العسمان چن إنتاج قر الدین الرازی و إنتاج السهروردی ، فی بخته بعنوان : ۱۹۳۷ عفر الدین الرازی ۱۹۰۱ می ۱۹۲۰ الصری به ۱۹۰۱ سنة ۱۹۳۷ می ۱۹۹۱ محلیق رفره Paul Kinous: Les-controverses- de Puktir at Din & Räzk, Builetin de l'Institut به d' Egypte d' Egypte

والسكامة التي كنها قزويني ( الرحم الذكور ، س ٢٠٠ ) جابة المبارة ، و تمول إله قامت بين هذين المعاصرين مباحثات ؛ ولم يقع خفر غر الدين الوارى على قدحة من كدام ، اللوبحات ، إلا يعدد وفاة المدهووردى ، فاما رآم أنجب به ، لسكن عادا كان وأى كل منهما في الآخر ؟ يلوح بما أورده الشهرة ورى ( واجم ، النزمة ، من ١٠٠٠) أنه إذا كان غي الدي البارى من المحين المسهروودي ، فإن هدما كان أكثر تحفظاً في حكم على معاصره ، لسكن يمكن أن تسكون هما بإراء حكايات شائمة عامة يطبقها المرواة كما هي على العلماء من كل الأجيال ،

<sup>(</sup>۴) بروی الفجرزوری ( ه الترمة ، س ۴۹ ) أن السهروردی اطلع علی کراب ه الدسائر ، لعمر بن سهان الساول الساول الساول ( ٢ الساوی ) فی أسفهان . وان سهان هدا مؤلف تمتر ح بالدارسية علی إحدی الرسائل السوفية لابن سينا ، ه رساله الطبر ، ( نصر الس العرف ميرن في ، رسائل صوفية ، الابن سينا » م ليدن سنة ۱۹۸۹ - ۱۹۸۹ - ۱۹۸۹ المائل المائل المناوروردی شمه قد ترجم نس هذه الرسانة إلی الفارسية . ( وحده الترجة مع شرح الن سهالان بخترها السهروردی شمه قد ترجم نس هذه الرسانة إلی الفارسية . ( وحده الترجة مع شرح الن سهالان عشرها الشبیس وحدث فی ه ۱۹۷ رسانه الفارسية ، المناورسية ، و وقد قما تحزيم نيسها ، هذا قبل تاك المقدرة : واجع ه الحجة الأسبورة المراورد السهروردی وان سينا - حاسبين حمام الفد و وون أن يكون في وسعنا بعد تمدير الشاقة الإنجابية بين السهروردی وان سينا - حاسبين حمام الفدي وقيامه بهذه الزجة يحدد قما - اللي حد ما - معدر إقامه في استخدام الفتريهات و تارموز ، هذا مع وقيامه بهذه الزجة يحدد قما - اللي حد ما - معدر إقامه في استخدام الفتريهات و يون به في فتران من حساب عوامل أخرى عدة ؟ وقت على الأخص مشابهة ظاهرة بين هذه الكتارات و يون به في فتران من حساب عوامل أخرى عدة ؟ وقت على النسهروردی قد أهدی أمد کتبه خصيصاً إلى أمدهائه في أسفهان السهورة ، وأخيرة نقيف أن السهروردی قد أهدی أمد کتبه خصيصاً إلى أمدهائه في أسفهان ( ه يستان الفارب » و واجم و تر تحت رقم ه ) .

قريب من ثلاثين سنة ، وأكثر عرى في الأسفار والاستخبار والتفحص عن مُشارِكُ مطلع على العلوم ولم أجد مَنُ عنده خبر عن العلوم الشريفة ولا من يؤمن بها » .

قبل نحن هنا بإزاء شكاة صدرة عن خُيلاء غريبة ، أو نحن بالأحرى أمام اعتراف نقله في بحثه الطويل عن رجل في مثل إيمانه وله نظرة في سعة نظرته ، وعنده القدرة على إدراك معانى الفلاسفة وضرب أمثال الأنبياء ؟ إن السهروردى لم يلق الاضطهاد من جانب الفقها، وحدم ، بل تلفاه كذلك — كا يحدثنا مؤرخ حيانه — من جميع الفلاسفة المقلين الذبن ينسبون إلى الوهم عالم الحنيقة الروحية الكشفية الذي من أجله حيّ الشيخ (السهروردي) ومات ، و بالجافة فإن أسحابه الحقيقيين إنما هم سلفه الذبن يكورٌ ون سلسلة من الحكاء وأنبياء الفرس واليونان يتجاور فيها زرادشت وأفلاطون ، أو قبله مباشرة من جاعات هي اسداد الفرس واليونان يتجاور فيها زرادشت وأفلاطون ، أو قبله مباشرة من جاعات من الحنصين الله الذب بدأها الحلاج — و يدعوه باسم أخيه — ، وأعنى جها تلك الجاعات من الحنصين التالية : إخواني ! معشر سحبي ! ١٠٠٠ فيل استطاع حؤلاء أن يصوفوا الذهب عن الخطر المزادوج الذي كان على الشيخ أن يواجهه كي يراه عالمذهب إلى ذلك المستوى الروحي الذي الموضع فيه التقابل الشائم النافه بين تأليه الإنبان الوضعي ووحدة الوجود الفلسفية إلا يصبح فيه التقابل الشائم النافه بين تأليه الإنبان الوضعي ووحدة الوجود الفلسفية إلا يصبح فيه التقابل الشائم النافه بين تأليه الإنبان الوضعي ووحدة الوجود الفلسفية إلا يصبح فيه التقابل الشائم النافه بين تأليه الإنبان الوضعي ووحدة الوجود الفلسفية إلا يصبح فيه داخل الفكر المجرد ؟ تلك مسألة أخرى .

وعلى هذا النحوقم الشيخ معظم أيامه بين بلاد الروم و بلاد الشام ، حتى تلك الرحلة إلى حلب التي لم يعد منها ، بعد ملابات وظروف ستعرفها في نهاية هذا الفصل ، ولقف الآن عابر بن عند بعض التفاصيل الشائعة التي رأى تلميذه المعجب به ، الشهرزوري ، أن من واجبه ذكرها . فقد ذكر عنه أنه كان مستوى القامة ، يضرب شعره ولحبته إلى الشقرة ؟ وأنه كان يميل إلى الساع ، أعنى إلى الموسيق ، وكان يبدى احتقاراً شديداً لمكل مظاهر الساطان أو الأبهة الدنبوية ، وكان في بعض الأحيان بلبس تو با واسعاً طويلاً ، وعمامة زاهية الألوان ، وأحياناً أخرى كان يبدو على المكس من هذا في ثياب مهايلة ، ومراراً ثالثة كان يقنع بارتداء خرقة الصوفية ، وهاك ملحة طريفة ، ووى ابن رقيقة (١) فقال : ه كنت

 <sup>(</sup>١) اسمه السكامل : سسميد الدين محود بن عمر ، اللقب بابن رقيقة . واجع ابن أبي أسيبعة ج ٢
 س ٢١٩ - س ٢٣٠ و ج ١س ٢٠٠٠ ولد سنة ٦٦٥ أيجد السهروردي بقرابة النقيء عشرة سنة . =

آنا و إياه (أى السهروردى) تتسقّى فى جامع ميانارقين وهو لابس حبة قصيرة مضربة زرقاء، وعلى رأسه فوطة مفتولة، وفى رجليه زر بول، ورآنى صديق لى، فأنى إلى جانبى وقال ؛ ما جئت تماشى إلا هذا الخر بندا ؟ فقلت له : اسكت ! هــذا سيد الوقت ، شهاب الدين السهروردى . فتعاظم قولى وتعجّب ، ومضى » .

وهذا النوع من عدم الاكتراث للاعتبارات الاجتماعية كان يقوم عنده على استقلال ذاتى مطلق . وقد غير أحد أصدقائه الخلص ، فخر الدين (١) الماردينى ، عن حاله مع إخوانهما فقال : « ما أذكى هذا الشاب وأقصعه ! ولم أجد أحداً مثله فى زمانى . إلا أنّى أخشى عليه ، لكثرة تهوره واستهتاره وقنة تحفظه ، أن يكون ذلك سبباً لتلافه » . وهى مخاوف وتوقع كان لها ما يبررها ويا أسقاه ! فإن هسذا التهور هو الذى دفع بالشيخ الشاب (السهروردي) إلى مجابهة الفقياء والعلماء فى حلب وقد تأمروا على القضاء عليه عند السلطان صلاح الدين ، ولم تستطع صدافة ابنه ، الملك الظاهر ، أن تنقذه من ذلك المصير .

ذلك هو الرجل الذي ذكر له الشهرزوري ثبتاً حافلاً بالمؤلفات، بعد أن أتى على وصف باطن لرسالته الصوفية مرسومة داحل إطار هذه التفصيلات. فقد ذكر أسماء ٤٩ مؤلفاً ، ولاشك في أن هذا الثبت غير كامل (٢٠ والجزء الأكبر منها يشير إلى كتب ألفّت بالعربية ؛ والجزء الأخر القارسية العربية إلى الفارسية قام بها هو نفسه . وعلى رأسها جميعاً كتاب ٥ حكمة الإشراق ٥ (٢٠ ، الذي عَدّه السهروردي نفسه

== وكان تلميذاً ملازما لفخر الدين المارديني ؟ ولما كان قد عاين الصاة الوثيقة التيربطت بين الشيغين فقد روى السكتير من الأخار الحاصة بالسهروردي . والمنعة التي أوردها هنا الشهرزوري قد نقلها بحروفها ابن أبي أصبيعة ج 7 من ١٦٩ .

<sup>(</sup>۱) غر الدین الماردین : واد فی ماردین و مات بها فی ۲۰ من ذی الحجة سنة ۹۵ م وازمه سدید الدین این رفیقه ، راجم این أبی أمیبعة ج ۱ می ۲۹۹ — می ۲۰۹ ، وکان طبیباً ، وشرح این سهنا ۵ وقام بالندریس فی أما کن عدة منها دمدنی و بورد این أبی أصبیعة النس الحرفی ارأیه فی السهر وردی ۵ صمویاً عن این رفیقة . وقد أضاف هذا بایه آنه ۱۵ بلغ شیخنا غیر الدین الماردینی قناه ، قال لنا : ألیس کنت فلت لئم عنه هذا من قبل ، وکنت أختی علیه منه ۱۹ م ( این أبی أصبیعة ، ج ۲ می ۱۹۷ — می ۱۹۸ ) ، وقد عادره السهروردی لما أن قام برحلته المدثومة بل حلب .

<sup>(</sup>٧) ينقصه مثلا: ٥ كنف النطا لإخوان الصفا ٥ ء وقد حالناه فيها بعد .

<sup>(</sup>۳) أتوجد له نشرة طبع حجر بطهران سنة ۱۸۹۸ م ( = سنة ۱۳۱٦ هـ) مع شرح قطب الدين الشيرازي (المتوقى = الدين المتيرازي (المتيرازي (المتيراز

مؤلَّمَهُ الرئيسي ؛ وفيه عرض تنظيمي كامل لمذهب الإشراق في مجموعه . وهذا اللفظ والممني الذي يدل عليه يعبر بدقة عن اللفظ والمعني اليونانيين للكلمتين Miampis operanis اللتين تدلان على أن ظاهرة إشعاع النور الأصيل هي الظاهرة الولدة الأصلية للوجود والكشف عن الوجود . وبهذه الفكرة الرئيسية ، فـكرة « الإشراق ٥ ، تدخل ثواً في صميم الحكمة الأفلاطونية المحدثة . وحالة السهروردي هي في المرتبة الأولى دعوة لنا إلى دراسة الأفلاطونيين الحدثين ، وبخاصة المتأخرين منهم ، من أمثال أبرَ قُلُس ودمسقيوس من بيت الأنباع المتأخرين لمدرسة أثبنا ؛ فعند هؤلاء المشَّاين التأخرين للاهوت الأفلاطوني المحدث ، الذي ربمــا لم يفُقه لاهوت آخر حتى اليوم في عمقه النظري ، نشاهد وجود حال للكبان الدبني لا تنفصل عن حركة العقل . وهذا الوجود الدبني يُدبِّر عن نفسه لدى أبرقلس بنظم التراتيل التي هي عناصر ليتُزْجِيا شخصية ، وهذا التحقيق بالفمل ترؤية انظرية تماثل تماماً التراتيل والمزامير التي نجدها وتقرؤها عند السهروردي (١٠) . ويجب ألا ننسي ، إلى جانب هذا ، أن كل الكيان الديني لمؤلاء الأفلاطونيين المحدثين المتأخر بنكان يقوم على ظاهرة يمكن أن ننعتها «كتابية » بالمدنى الأوسع الاشتقائى الذي يجمل محاورات أفلاطون • • والكتب المستورة» و « الوحى الكلداني » تكوِّن في نظرهم نوعاً من = الكتاب المقدس » عارس فيه الفسكر نشاطاً « تفسيرياً » في جوهره (٢٠). وفي صميم «ظاهرة الكتاب المقدس»

= سنة ١٠٥٠ م = سنة ١٦٤٠ م) . وتُوجِد منه مخطوطات معروفة كثيرة جداً (راجع رتر ، ص ٢٧٥ وما يلمها) .

<sup>(</sup>۱) راجع انسل ، فضيقة اليونان ، و ح ٣ ق ٢ و الطبعة اثانية ، ص ٧٠٦ وما يليها . وهذه الملاقة الشمائرية ، الألوحية ، الموجودة عند الأفلاطونية المحدثة ، يجب البحث فيها وتحليلها قبل أن يحكم الإنسان ، في هذا الانجاء أو ذاك الآخر ، على الانفاق أو عدم الانفاق بين ، العضفة ، اليونانية والدين و المنزل ، وتحن نعلم أنه فد نديت إلى سان جربجوار دى تريانز ترتيلة هي في الواقع من وضع أبرقلس ، وظل الاعتفاد بصحة هذه النبية فائماً لعهد طبريل احتى نصره بال Jain سنة ١٩٨٩) ، وهسذا الفعل الشمائري ، يكشف ، يدوره عن موقف بفاوم كل أحايل النفل الديالكنيكي الذي يقلب ترتيب الصلة بين المناتري ، وفيا يتصل بحالة السهروردي ، وراجه ما سنفوله بعد .

<sup>(</sup>ع) في تقابل العمل و البيائي التركبي و لمذهب ما . أو والقهم و ببدأ عمله من نس يؤخذ على أنه أساس وعاية في آن واحسد معا . والحهار التفسيري herménentique لا يعني ويركب و ولكنه يجمل الموضوع ينكفف بفضل عمل هذا الحهار من إن هذا العمل ( تارن أنباه البحث في و طباوس و من الإسليفوس حتى أبرقلس و إلى فهم الأشباء و الفزيانية و فهماً والاهوئياء ) . وهذه و الإحالات و (بالمحنى الوجودي) بوصفها قوانين عملية التفسيره هي التربيب تعليلها ؟ (فارس: بريئة Praccitee في حبثلها كون و حبثلها كون و المحدد الإحالات و المناس

هذه نشاهد ظهور اسم نبئ إيران ، زرادشت ، بوصفه الفائم على هذا التداخل الدبنى بين اليونان وإيران ، وهو التداخل المبيّز العبد التأخر من العصور القديمة . ونحن نعلم الآن أنه كان فى زمان أفلاطون - كا يشهد بذلك حال ايدوكس الكنيدى - صلات حضارية مستمرة بين آثينا والأوساط الفارسية فى آسيا الصغرى () . والمهم لدينا أن نسجًل أن هذا التوجيه للاهوت النظرى ، الذى يُنظر فيه إلى أفلاطون على أنه استمرار لزرادشت ، لم يندثر فى سنة ٢٩٥ م بإعلاق مدرسة آئينا وننى آخر الفلاسفة اليونانيين إلى بلاط ملك يندثر فى سنة ٢٩٥ م بإعلاق مدرسة آئينا وننى آخر الفلاسفة اليونانيين إلى بلاط ملك الفرس ، كسرى ؟ وإنما استمر قائماً كجر ومة ، الملسفة خالدة به فى عالم الحضارة العربية الفرس ، كسرى ؟ وإنما استمر قائماً كجر ومة ، الملسفة خالدة به فى عالم الحضارة العربية الفارسية ، استمر استمراراً محرم منسه الغرب ( وكان عليه أن ينتظر عصر النهضة ومرسيايو فتشينو ) .

ومن وجهة النظر هذه سبتبدى لنما إنتاج السهروردى لا على أنه أورة فى الفكر ، أو استشاف استكشاف حاسم ، بل على أنه الأوج الذى سبشع منه الإلهام قُدْماً حتى فارس الحديثة ؛ والمشل الأبرز لمذهب الإشراق فى القرن الساح عشركان هواستاذ أصفهان الأكبر صدر الدين الشيرازى (المتوفى سنة ١٩٤٠ م = سنة ١٠٥٠ هـ)(٢). ولهذا فإن الشرح السكامل لإبتاج السهروردى فى مجموعه لا بفترض معرفة الولفات اليونائية فحسب ، وكيفية انتقالها إلى المرب عن طريق الترجات السريائية ، بل وأيضا يفترض معرفة الأدب الأبستانى عامة ، والأدب الفهارى المتأخر ؛ ومثل هذا الشرح أو التحليل يجب عليه أيضاً أن يحسب عامة ، والأدب الفهارى المتأخر ؛ ومثل هذا الشرح أو التحليل يجب عليه أيضاً أن يحسب عامة ، والأدب الفهارى المتأخر ؛ ومثل هذا الشرح أو التحليل يجب عليه أيضاً أن يحسب عامة ، والأدب الفهارى المتأخر ؛ ومثل هذا الفسرح أو التحليل يجب عليه أيضاً النافي التي حساباً لما نعرفه عن اللاهوت والليتورجيا الفلكية عند الصابئة ، لأن بعض التراتيل التي

<sup>=</sup> Genetaliakon برابی سنة ۱۹۱۰ می ۱۹۱۱ ومی ۱۶۱ وما یابها) . ولأننا تخلط بین الجهاز التفسیری ویژه المسکر البنائی انترکبی یمدت عالبا أن نفوان بأننا بازاه دارمز به وشی، و تحریکمی به ، وبالجلة فإن الجهار الناسیری هو الأساس فی المنتائی و و الدی یمدد ساسه ، لا انتکال ، وهذا مهم جداً ایس نقط فها پنصل بطریقة تفسیر العرآن عند السهروردی شلا ، بل وأرضا فیا بتصل بالطابع العام المنطق فی العربیة .

<sup>(</sup>۱) واجم ویتنفتین ، د أفلاطون وزرادشت » ( عاصرات مكبة قاربورج ، سـ۱۹۲۱ – سنة ۱۹۲۶ ) ، لیاسج سنة ۱۹۲۷ ، Reitzensein, Pluto und Zorathustra ، ۱۹۲۷

 <sup>(</sup>۲) راجع خصوصاً : عبداته الزنجاني : • النيلموف النارسي الكبير صدر الدين النبيرازي ٩
 ( نجلة المجسم العلمي الدي بعضق ، صدة ١٩٣٠) وبعض أوجه العرابط المهمة جداً قد أوضعها سالمون يبتش في كتابه : • نظرية اخوهر القرد عند السلمين » ، براين سنة ١٩٣٦ ( في فهرست السكتاب تحت الله S. Pines : Beiträge zur islamischen Atomenlehee ( ).

يوجهها السهروردى إلى ملائكة الأفلاك في مم ثنة ظاهرة معهما (١٠ كما يجب علينا أخيراً أن شحلل حالة الفكر الفلستى في الإسلام بعد تأثير نقد الغزالي ، وهو نقد لعله أن يكون أشد إيفالاً من نقد كُنت ، ثو جاز لنا أن نقارن بينهما . فإن فعلنا هذا كله ، فكون قد جعنا موادًّ ذات أهمية كبرى ، بيد أن الغاية الأخيرة التي هدف إليها السهروردى ، والقصد الذي يجعل عنده معنى كل هذه العناصر في وحدثها حاضراً بيَّناً أن يكون قد ظهر لنا بعد . فهذا القصد يجب أن نبحث عنه في أتجاه آخر .

وفي مجوع العنوانات التي يقدمها لنا المؤرخون الذين كتبوا عن حياته ، والذي يشير للنها تقريباً إلى كتب نعرفها ، تستطيع أن نميز — وهذه ميزة هذا الإبتاج — مصنفات كتبت بصورة منظمة لمباحثات مذهبية ، ومن ناحية أخرى سلماة من الرسائل الى نقيدى على هيئة رؤى ، وحكايات ذات توجيه صوفى . أما أن هناك ترتبباً يجب انباعه في قراءة هذه المؤلفات ، فهذا قد ما بينه السهروردي نفسه ، مثله مثل الأفلاطونيين المحدثين الذين وتبوا محاورات أفلاطون ترتبياً يتناسب ومقتضيات تكوين التلاميذ (١٠٠٠) . وما علينا أن نسأل عنه هو عن العملة في الانتقال من صورة العرض المنطق إلى الصورة التي كتبت بها الأقوال الموضوعة على هيئة أمثال الايكن تماً معناها وتلقينه ، بل بجب أن تُتلق بها الأقوال الموضوعة على هيئة أمثال الايكن تمان نسأل ثانياً عما إذا كان همذا الانتقال ، هذا لا الخروج به يجد علة وجوده في العناصر المروضة نفسها ، أو بالعكس إنحا للانتقال ، هذا لا تمكن أكل عرض تركبي مذهبي أن يق به . وبهذا المقتضى يرتبط السهروري عن قصد وشعور بقبار الانجاهات الصوفية المنشقة عن تعليم الحلاج : وهو لاع من لا الاستبطان التجربي به القرآن يجلب خطر القتل على المؤمن المدعو لتحقيق التوحيد بإطنياً ، كا حدث لموسي حيا دُعي لحائة سرية على جبل الطور .

 <sup>(</sup>١) هن ٥ الواردات والنفديات ٤ ع راحم رثر ٤ الموضع الذكور ٤ من ٢٨٠ برقم ٣٦٠.
 ومعادر المارنة يبعث عنها في كل الكنب ذات الروايات الجامعة التي تبكون ٩ أسطورة العابئة ٥ .

 <sup>(</sup>۳) فالسهروردي يشير شالا إلى أن دواسة • حكمة الإشراق • يخب أن تسبقها دراسة • المشارع والمطارحات » • ( درم • برقم ۲۹ ) •

 <sup>(</sup>٣) يقول السهروردي في كله التصوف ، ١ ؛ ألمت تبلم أنه كما أن ثوى المخلوقات عاجزة عن أن تعطيك الوجود ، فكذلك هي عاجزة عن أن تهيك الاستعداد للسلوك روحياً في طريق الحقيقة ؟ كلا ! لمان الله هو الذي يهب لسكل شيء طبيعته ثم يهديه ، وقدرته هي التي توجدك وكلته هي التي توجهك .

## الفاعدت الجنافيزيفية والمقالات في صورة أمثال

فى كتاب السهروردى الرئيسى، لا حكمة الإشراق لا ، إشارتان شخصيتان فيهما توجيه لنا فى هذا البحث . إحداها نقد موجه ضد نقطة معينة من الفزياء العلوية عند أرسطو<sup>(1)</sup> . ولعلها ألا تكون ذات دلالة كفية كها نستخلص منها بيامًا عن حياته يسمح لنا بترتيب للمؤلفات التى خلفها شيخ الإشراقيين ترتيباً تاريخياً ، بيد أنها مع ذلك دات أهمية كبرى الإيضاح تركيب مذهبه .

والسياق الذي تقع فيه ينقسب إلى المثالة الثانية من القسم الثانى من الكتاب ، فبينا القسم الأول من هذا الكتاب يبحث في أسس « الفكر » من حيث المايير المنطقية ، نوى أن القسم الثانى عرض لنظرية النور ، ومراتب الأنوار » ابتدا، من نور الأنوار ، بوصفه الموجود الأول والظاهر الأول ، مارّين بدرجات الأنوار القاهرة ، حتى نصل إلى الأنوار الميمنة على الأنسان ( وعلى كل إنسان ) وهو الذي يطلق عليه السهروردي اسم « الشهيد » ( الماسية التي أفضت إلى ذلك النقد هي مسألة ، الإمكان الأشرف » ، وهي « أن المكن الأخس إذا وجيد ، فيلزم أن يكون هي مسألة ، الإمكان الأشرف قد وجد » ( « حكمة الإشراق » ص ٣٦٧ ) . والإقاضة في هذه المنظمات يفضي حينئذ إلى نقد المشائيين نقداً وإن بدا أنه يستأنف حجج الأفلاطونيين ضد المسلو ، فإنه في الواقع موجه بإبحاء وإلى غابة خاصين به ، ويقوم خصوصاً على أساس لوم المشائيين على تحديد عدد المقول الفارقة بالمقول العشرة الحركة للأفلائك الساوية ، إذ بهذه المشائيين على تحديد عدد المقول الفارقة بالمقول العشرة الحركة للأفلائك الساوية ، إذ بهذه المشائيين على تحديد عدد المقول الفارقة بالمقول العشرة الحركة للأفلائك الساوية ، إذ بهذه المشائيين على تحديد عدد المقول الفارقة بالمقول العشرة الحركة للأفلائك الساوية ، إذ بهذه المشائيين على تحديد عدد المقول الفارقة بالمقول العشرة الحركة للأفلائك الساوية ، إذ بهذه المشائيين وجود الأشياء والإضافات المحسوسة عير مفهوم ولا ذا أساس ، مع أن هذه الإضافات

<sup>(</sup>١) راجع د حكة الإشراق : ، س ٢٦٧ – س ٢٧١.

 <sup>(</sup>٣) هذا أقب كان يحمله دهاقيق طبرستان ، جنوب بحر الحزر ، وقد ظلوا على مكانتهم عمداً طويلا بعد الفتح الإسلامي : أسيادهم بحر السيد بحر الفتح الإسلامي : أسيادهم بحر السيد بحر الفياد الإبرائية بحر من المسلم الم

وتلك الأشياء بجب — بسبب كونها ممكنة — أن تكون كليا مسبوقة بالماهية العليا والإضافة المعقولة اللتين تحاكيها . وهذه الماهيات الخائصة هي في مصطلح الإشرافيين «النور القاهر» . ولا يمكن إثباتها بالبرهان العقلي ، لكن قدر لبعض الحكاء الذين انسلخوا عن هياكل أبدائهم مثل أفلاطن (أفلوطين) وهرسس وأغاثاذ يمون وأنباذ قلس ومن سبقهم من حكاء الهند والقرس — أن يشاهدوا هذه الأوار القاهرة . وإناكن الناس في الفلك يعتبرون رصد شخص أو شخصين للقول بأمور قلكية ، فكيف لا تعتبر الأرصاد الروحانية التي قام بها أولئك الذين كانوا أساطين الحكمة والنبوة ؟ لا من لم يصدق بهذا ولم تقمه ألحجة فعليه بالرياضات وخدمة أصحاب المشاهدة ٤ ، كافعل ه صاحب هذه الأسطر ٤ ، أي السهروردي وهو يخبر عن نفيه إذ كان في بادي أمره « شديد الذب عن طريقة المشائيين في إنسكار هذه الأشياء ، عظم الميل إليها ، وكان مُعيراً على ذلك لولا أن رأى برهان ربه » ( « حكمة الإشراق ٤ ، من ١٩ ما ٢٧٩ ) ، وإلا لبقي أسيراً لفزياء سماوية تجهل ملكوت الأنوار الصافة ، القاهرة .

ويجب أن نوجه اهتامنا إلى الصطلح حتى نتحقق من أن هذا النقد يرمى إلى أكثر من مجرد استثناف حجاج الأفلاطونيين ضد ما وجهه أرسطو من نقد إلى مذهب أفلاطون في الصور أو المثل . فإشعاع الأوار القاهرة التي تشكثر إلى غير نهاية بالاسكاس والشفوف السميه السهروردي باسم ه متويّب اله وهي اللفظ الفارسي القابل لأحد القسمين الكبيرين في الكونيات الأبستاقية التي تقسم عموم الكائنات إلى طائفتين كبيرتين ميفياوا وجائليا في الكونيات الأبستاقية التي تقسم عموم الكائنات إلى طائفتين كبيرتين ميفياوا وجائليا الإشعاع هو الذي يولد الماطويات والأرضيات . وهو يضيف إلى هذا أزهذا الإشعاع هو الذي يولد الماطويات والأرضيات . وهو يضيف إلى هذا أزهذا وجها فنن الملك كاخسرو لما أن أبصرها ، وبألجانه ، فإن حكاء فارس كانوا جميعاً على انفاق في هذه النقطة وهي أن كل نوع ، والأفلاك الساوية ، والبسائط وس كانها خام أن على عنال عالم النور ، وهو عتل مفارق ، مهيس على ذلك النوع المفثلا كان عندهم للماء نموذج أول النور ، وهو عتل مفارق ، مهيس على ذلك النوع المفثلا كان عندهم للماء نموذج أول

<sup>(</sup>۱) راجع ه. س. تبرج. المسائل في نشأة الكون وعلمه عندالزدكية، في المجابة الأسبوية الم هدد أبريل - يونيو سنة ۱۹۳۹ Nyberg: Questions de Cosmogonie et de Comologie ا۱۹۳۹ معدد أبريل المستونية المستوني

(صاحب صنم) فى العالم الروحي الذي يسمونه « خُرّداه » ؛ والنموذج الأول للنبات كان اسمه « مُرّداد » ، وللنار « أرديبيهشت » .

وفي هذا نشاهد — عابرين — الأفكارالأبستاقية . فلفظ هخُرّاه هوالصورة الفارسية للكلُّمة الابستاقية لا زُمُّر له لا ، ظهور ماهية النار التي تمثل إشماع الماوك والكهنة ومجدهم في الديانة المزدكية (\*) . ولهذا فإن السهروردي في فزياله يرفض أن يعدُّ ظهور هذه الماهية الأولية الأصلية في عالم العناصر بمثابة أحد العناصر الأربعة ، لـكن عنده أن البار العنصرية ■ أخو النور الاسفهبد الإنسى ٥ ، وخليفة الله بين المناصر كالنفس البشرية مين الأجسام ( o حَكُمَةَ الْإِسْرَاقِ » ص ٤٣٤ ) . وفضلا عن هذا فإن مذهب الجَلالة الساطعة هذا في مماثلة وانحة مع ٥ الشكينة ٥ عند المبريين ، والرابطة بينهما تقيدي للسهروردي على صورة ه السكيمة a الواردة في القرآن . فيذه الأخيرة هي الحضرة النورانية التي تأتي لتسكن النفوس المعلمَّرة ، التي تختصت من خلفات الجهل والرذيلة ؛ وهي التي اقتادت المُلكِكِين السعيدين أَفْرِ يَدُونَ وَكِاخْسُرُو ؛ وهي كذلك التي تَجِلُّت لموسى لما أن ٥ تُودِيَّ مِنْ شاطيء الوادِي الأيمن في البُنَّمة المباركة من الشجرة ٥ ( سورة القصص : ٣٠ ) ليثلقي ( من ر به ) حديثًا سرياً . وتلك أيضاً المسألة الأخيرة التي عرضت لهـا α الألواح العادية α ؛ والأساس القرآني لمذهب الإشراق هو الآية المشهورة ( سورة النور : ٣٥ ) : ٥ الله نور ُ السموات والأرض ، مَثَلُ أورم كَيْمُكاهُ فيها مصباحٌ ، المصباحُ في زجاحِةِ ، الزجاحِهُ كَتَابُها كُوكُبُ دُرِّيٌّ ٠٠٠ لُورْ على نُورِ ٥ . وحالة كياخسرو تُمثِّل بدورها إشراق النفس التي تحترق من تار هذا الشفوف فتصبح هي عينها الشجرة التي منها نادي الله ( موسى ) إلى الحديث السرّى (\*).

ولكن الأمر الذي يجب أن نميره النفائاً خاصاً هو أن نقد المذهب المشائي في العقول يقضى -- إذ هو الأساس فيه -- إلى توكيد المذهب الأكثر تمييزاً للديامة الزرادشتية ، أعنى

<sup>(</sup>١) واجع \* موحرَ القابوليجيا الإيرانية ع ج ٢ س ٦٤١ .

 <sup>(</sup>٣) • كناب الألواح المادية ، مخطوطه براين ، وبهايتصل خصوصاً يماهو وارد هنا تراجع الأوراق
 ١٨٩ - ١ ١٨٩ - وفي عزمي أن أغام حراجعة هذا النص من أجل النهام بدراسة أعمق .

 <sup>(</sup>٣) قارن ، الحلاج : كتاب ه الصواحين ، ، ق ٢ ، ١ ، أورده ماسينبون في ، عذاب الحلاج » ،
 من ه ٨ ٤ ، والتعليقة وقم ٧ .

ه مذهب الملائكة ٥ . وقد رأينا ذكر ثلاثة من بين ه الأمهرسيند ٥ السبعة ، أى : ه الأولياء الخالدون ، أو رؤساء الملائكة السبعة الذين هم الوزراء المباشرون ابزدان ٥ ( وهم يذكرون كذلك في مواضع أخرى ) . وان نعود فلسأل السؤال القديم : هل تما المذهب الأبستاقي في ظل انصاله بالأفلاطوبية المحدثة ؟ وكان الجواب عنه غالباً بالسلب . بيد أننا ها هنا بإراء رجل كان عنده على كل حال أن هذه الشخوص الواردة في الأبستاق تتبدى كذه ه الأتوار القاهرة ٥ عينها التي كان بعرفها الأفلاطونيون المحدثون عن طريق المجموع المنتي ه الوحى السكاداني ٥ ، وعنده كذلك تأخذ ظاهرة الملائكة كل قيمتها النظرية ، فلتقدير استبدال هذا النظم الملائكي بالفكرة الأرستطالية الخاصة بالعلة والصورة ، بجب فلتقدير استبدال هذا النظم الملائكي بالفكرة الأرستطالية الخاصة بالعلة والصورة ، بجب الكائمات وترتبها .

ونظام الملائكة في الأبستاق يشمل ، إلى جانب طَغمة رؤساء الملائكة السبعة ، الطائفتين الكبريين من « البَوْتَا » أو الملائسكة : السهاويين ( ميفياوا ) والأرضيين ( جائبًا ) : وعلى رأس الأولين يزدان نفسه ؛ وعلى رأس الآخرين ، زرادشت ( ، وفضلا عن هذا ، فيجب أن نضيف إلى هؤلاء جموع « الفراقرتي » ، وكل منهم بمثل « ذات » كل مؤمن الباطنة ، و إبمانه بالمزدكية ، واصطفاءه ( من الجذر : قر ) للنظام الحق ؛ وهو سابق في وجوده على كل مؤمن ، ولذا يستى معه في علاقة تجمل منه بمثابة مَلَك حارس ، يتحد به نهائياً في الموت ( ، وأياً ما كان النفسير الذي يُمكن المره اقتراحه لميان هذه الكائنات

وقد نبه الدكنور هلموت رتر ( ولفضله أدين بعسبورة عمسية لهذه المخطوطات) إلى الصاة الفوية بين ض هذه الدعوة وبين التفاليد التنجيسية الهليفية التي يمثلها كتاب و عاية الحسكيم، ( في مجة والإسلام، =

<sup>(</sup>١) راجع د نوجز النياولوجيا الإبرانية د ) حـ٧ من ١٣٩ - من ١٤٩.

<sup>(</sup>۲) خلراً إلى هذا السياق ، لذكر هنا خصوصاً المتلهر الإبراني لهذا و الملك الحارس و م يبدأن الموضوع يتعلوى في دائه على تداخل شديد لمسادر متعددة . ومن بين الدعوات التي تدخل في عداد فصائد السهر وردى وصابراته ، نشاهد الرقيا المتربة الجياة التي تجلت لهرمس أشاه لوره وقالت له ردا على سؤاله . أنا طبيعتك السكامة . (راجع ه ، رتر ، و غاية المسكم و في و محاضرات مكنية فاربور - و سنة ١٩٢١ من ١٩٣١ من ١٩٣١ وما يليها ١٩٤٤ وراجع أيضاً و غاية الحسكم ، النسوب للي المجربطي ، ج ١ : النس العربي ، فصرة علموت رتر ، سنة ١٩٣٣ ، من ١٩٧٧ وما يليها ) ، وفي هذه والدعوة ، تشابه كبير مع دعوات الصابئة الواردة في كتاب و غاية الحسكم = هذا . وقد وردت هذه الدعوة في عاملوطات راغب برقم - ١٩٤١ ، ورفة ١٣١٤ .

الروحية ، فإننا مطالبون بالنظر هنا في كفية إظهارها لوجودها ومعناها بحسب المذهب الإشراقي ولقد اعتدالقوم أن ينظروا إلى هذه الصور الملائكية المتعددة على أنها تشخصات لتجريدات ؛ وعلى هذا فستكون حينئذ مجرد انعكاس شاحب هزيل للواقع ، ولهذا كان علينا أن نعني بتحليل ما يكون وجود هذه الكائنات النورانية في مذهب السهروردي ، مفشرين هذه الكائنات على أنها مجرد ازدواجات للظاهرة المحسوسة يمكن تيريرها بنفس مقولات الفكر ، سعتى نستطيع أن نغيم بهذا النفسير كيف نيداً فنحيلها إلى أضدادها ، إلى هرازخ ه ، أى إلى ماهو ظلمة بطبعه ، فبدلا من أن تكون لا منا يُظهر هلا وما ينهر ه ، لان تكون حينئذ إلا شيئا مُظهراً موضًا بنور آخر غيرها هي ، ونقد السهروردي للشائية على أساس أن كل موجود وكل نسبة ممكنة يجب أن يكونا مسبوقين بتوجود ذي لا إلكان أساس أن كل موجود وكل نسبة ممكنة يجب أن يكونا مسبوقين بتوجود ذي لا إلكان أشرف ، إنما يقوم على الضرورة الإشراقية ، بالمني الإيجابي الأكبر لهذا اللفظ ، أعنى على الأسبقية ، ( والقهر ) المطلق من كل شرط للإشراق بالنسبة إلى الموضوع — الذي — الذي — يظهره " ، ولنأخذ في امتحان هذه الصلة بين ه المظهر عوه و المُنظير ع ، و المُنظير ع ، و المناسبة إلى الموضوع — الذي — يظهره " ، ولنأخذ في امتحان هذه الصلة بين ه المظهر ع و ه المنظير ع ، و المناسبة على المتحان هذه الصلة بين ه المناسبة إلى الموضوع — الذي المناسبة على المناسبة في المناسبة بين ه المناسبة إلى الموضوع الذي المناسبة بالمناسبة المناسبة المناسب

<sup>=</sup> Der Islam س ۲۸۰ برقم ۴۶) ، ثم بينها وبين ۴ السبر المكتوم » لتخر الدين الرازي . ومن الحق أنه قد أثيرت شكوك حول سمة ضبة هـــذا السكناب الأخير ﴿ رَاجِع بِأُولَ كُرُوسُ \* السكتاب المدكور ، ص ٢٠٣ تمثيق ٢ ] ، وزاد من قيمة هذه الشكوك ما وحهه فخر الدين الرازى من نقد ضد علم النعوم ؟ يهد أن عُمَا تصريحاً فاطماً لهذا الأخير يلوح أنه ينشي على كل هذه الشكوك ( وتر ، الوضع نفيه ، تعليق ٧ ﴾ . ومهما يكن من شيء ، فإن الممألة لا ترال هنا محفظة بكل قيمتها وهي : تحديد السي آلذي بعطيه كل اعتبار تميمي (شخصية السكواكب) في نظام اللاهوت عند المهروردي مع ما يحتمله هذا المني من تعديل . ولغد نبهنا من قبل إلى الصامل المشخص الذي عل اعتقاد السهروردي من الطبيعيات الأرسطية لمل النظام الملانكي 1 وهذا البامل عصد هو الذي يكنف عن فصائده وتراتيله التي تبكون قسما من إنتاجه ، بهد أننا لا ترال في هذا في منتصف التقريق إلى تحديد المسئلة ﴿ وَاجْمَ جَدَّ خَفَامَ حَقَلَ وَنَقَامَ الرَّوْحِ ﴾ . والدعوات المستعملة عند الصائة ( ٥ غاية الحُمكيم ٥ ء ص ١٩٥٠ -- ص ٣٧٩ ) تنعدت عن مواجهة ، عن ه أنت ٥ عن معاينة الألوهية وجهاً لوجه فعلا وبطريقة مباشرة ﴿ بيد أن هذه المواجهة والحضرة تضمف شيئاً فشيئاً ل التصوف الواحدي المأخر ، إلى حد الشعوب ، حد مجرد الحباز ) . لـكنما إدا شدَّنا تحديد مكانة أمثال هذه التراتيل والدعوات ، فيجد علينا أن تحسب أيماً حار لسكل ، الماجيات ، المناثرة في مؤلفات السمروردي ، وأذكر مزينتها الماجاة الرائمة التي يختم بها الفصل النقديمي لكتاب هكله النصوف ، وفيها حرارة في الاتحار مع قدرة الواحد ، بلوح أنها صدى مباشر لترامير المسكناب القدمي ، والتركيب المقد لتركم السهروودي يعود إلى أنه ألفذ كل العناصر المنباينة كل النبساين ? غير أنه لا يخلق بنا التحدث هنا عن ه تلاعب ه بالأفسكار ، ما دمنا يصدد ه الشيح الديهيد . .

<sup>(</sup>١) هذا ، السبق ، هو العلاقة بين ، السكلمة السكيرى ، و ، السكليات الصغرى ، . راجم =

سينبئق منها مبدأ الأمثال فضلاً عن درجات الكيال في طريقة التوحيد .

في مقابل منابع النور ، تقوم البرازخ (والبرزخ الله ؛ هو الفاصل أو الشيء الذي يحجب بين شيئين) أعنى على وجه السوم ما هو جسم وما يمكن الإشارة إليه بإشارات حسية (١) . والبرزخ هو في ذاته ظلمة محمض ، ويمكن أن وجد على هذا الاعتبار ، حتى او زال عنه النور ، فهو إذا لا يدل على أور بالقوة ، على إمكال بالمعنى الأرسطى ، وإنما هو ، إزاء النور ، سلب محمض . وعلى المكس ترى أن النور هو ما هو بذاته حاضر الذاته ، أى ظاهر بنفسه لنفسه ، ولا يحتاج ولا تمكنه أن يدرك ذاته بشيء زائد عليها . وإلا لما كان مذركاً الذاته بوصفها ذاتا تقول و أما ه ( أمانية ) ، ويازم حينئذ و أن يكون إدراك الأمانية بعينه إدراك ما هو هو ، وأن يكون إدراك الأمانية بعينه إدراك ما هو هو ، وأن يكون إدراك الأمانية بعينه إدراك ما هو هو ، وأن يكون إدراك أنانية النور إذاً هي الحقيقة الجوهر بة الذات كفيفة حاضرة الذانها ، كوأما ه غير غائب ولا محاوك الموضوع زائد ، لم و هو ه ؛ وعلى هذا فإن الإدراك لبس شيئاً زائداً على ذاته ، بل هو ذاته عينها ، هو ما يجملك و أنت أنت ه . . .

ومن هنا فاذا عسى أن يعقل من النسبة بين هذه المناهيات الخالصة التى تصدر عن إشماع النور الأول فتولد ينابيع أخرى للنور لا نهابة لها ، وفى شفوفها وفى إنساعها المتبادل تذوق لذة النور الأصيل ? إنها لايمكن أن تكون نسبة تجاور لكائمات يمكن فى الحق أن يُتَحَدَّث عنها بضبير الغائب ، وأن يشار إليها بقواسا \* هو ؟ ، \* هى ؟ ، ٥ إياه ؟ ، إن

(٢) واجع د حكة الإشراق = ، س ٢٨٠ إلى س ٢٨٦ ، ص ٢٩١ الى ص ٢٩٤ -

استدمهاده بآیات من سورة النارعات: ٤ - ٥ ( = قالسابقات سبقاً ٥ ) في نهایة رسالة د أصوات آجنمة جبرائیل ٥ : نصرها و ترجها ٥ . كوربان و یاول كروس في د الحجلة الأسبویة ٥ : عدد یولبو - سبتمبر سنة ١٩٣٥ من ٥ و ٧٧ [ واجعها بعد في ماحتي هذا البحث ] . وفي هذا الاستخدام لعلم الملائكة في المعرفة ، لايضاف المحمول إلى الماهية ، مجرد إضافة ، كما يحدث في موضوع سالب أيا كان ، وإها هذه الماهية من الني تظهر فعلا محوفا وصفتها ، واجع في الرسالة نفسها ، الإجابة المنسوبة إلى سليان ، ٥ إذ قال له أحدثم : يا ساحر ، فقال : لمت بساحر ، إنما أنا كلة من كلات الله ٤ .

 <sup>(</sup>١) هذا هو معنى كلة «برزخ» في الذهب الإشراق. وتحن عنم أن لها أيضاً معنى متصلا بشئون الآخرة: فهو الحد ما بين العالم السهاوى والعالم الأرضى ، «ما بينهما» (راجع «دائرة المعارف الإسلامية» الله تحت الخادة). وكون معناها هنا عالم الأجمام عامة بوصفها ظلمات ، نتيجته أن يجمل المعنى الأخروى مباشراً يجمله شبئاً يجرى في باطن النفس ، وأن يجرد الصوق عن نفسه ، فتقوم الماهية الحالمية الالموهية في رثياه دون أن تنفذ فيها ، وذلك في الموقف الأخروى في « ما ينهما » . راجع هنا المبند » .

النسبة التي هي أم جميع النسب هي ه نسبة الجوهر القائم الموجود إلى الأول القيوم ه المطلق بذاته ، وهذه الفيكرة أفلاطونية بحدية ، بيد أن السهروردي ينقلها إلى المسطاح التقليدي للاهوت الزرادشتي : فهذه المناهية الأولى هي تهمن ( فوهو ما م ، أول الأمهرسيند السبعة ، وهو حكة يزدان )(١) ، وبينا تشاهد أن عشقه يوجهه إلى الحقيقة التي هي الماهية الأولى المطلقة ، فإن هذه تشرف عليه بأفضافا وتعاونه ، وفقاً للنظام الذي تراه كذلك في مذهب الملائكة عند أبرقلس ، وهو الذي بعبر عنه التمييرات النظام الذي تراه كذلك في مذهب المعاونة ، عناية )(١) . وهذه الصلة تشكره في السكون كله وترتب السكائيات أرواجا أواجا ؛ فلكل ماهية معشوقها الذي تشتنق إليه في العالم الأعلى ؛ وهذا المشوق ه هو نور أواجا ؛ فلكل ماهية معشوقها الذي تشتنق إليه في العالم الأعلى ؛ وهذا المشوق ه هو نور ( ها المياكل » ، من لدنه تشاهد جلاله » أوعنا ومغيض نفوسنا ، ومكلها بالكالات العلمية ، وروح القدس ( أو جبريل ) ، المستى نوعنا ومفيض نفوسنا ، ومكلها بالكالات العلمية ، وروح القدس ( أو جبريل ) ، المستى عند الحكاء العقل العمال » ( ( همياكل النور » ، ص ٢٨ ، الفاهرة سنة ١٩٦٥ هـ عند الحكاء العقل العمال » ( ( همياكل النور » ، ص ٢٨ ، الفاهرة سنة ١٩٦٥ م) .

والآن أ لملنا نحن هاهنا بإزا، قلب الشكلة وصحيمها . فهل هذه المساواة نتيجة مباشرة بينة بنفسها ؟ أهى استدلال أ والفلاسفة برصفهم فلاسفة ، هل نسبتهم إلى المقل الفعال كنسبة ضمير المتكلم إلى ضمير المخاطب ؟ إذا لم تكرثحت نسبة من موضوع إلى موضوع ، من « ضمير الغائب » إلى « ضمير الغائب » تتفق مع حقيقة هذه الأوار القاعرة ، فكيف من « ضمير الغائب » المقل الفعال ، وكيف يتكن إضافة هذه الصفة إليه ، يجوز القول بأن أحدها هو « أيضاً » العقل الفعال ، وكيف يتكن إضافة هذه الصفة إليه ، لأمه حتى في هذه الحالة ، يجب أن يكون إشراقه ومدده يسبقان تكوين الحكم المنطق ؟

<sup>(</sup>۱) راجع « تفديس ، جمان ، في أول كتاب « التقديمات ، للسهروردي ( مخطوطات راغب ۱ ۱۲۸ ، ورفة ۱۸۲۲ ) .

<sup>(</sup>۲) واجع ، ابرقلس : ٥ شرح القيادس الأول ٤ ، نشرة كوزان سنة ١٨٦٤ ، عمود ٢٨٨ Proclus : Commentaire But premier Alcibeade éd. Consin

 <sup>(</sup>٣) راجع ، • هياكل النور • ، طبعة القاهرة سنة ١٣٣٥ ، والنرجة الهولندية التي قام بها س .
 S. van den Bergh, in قان دن برج في ه مجلة العسلم • يتاير ١٩١٦ ، الهيكن الرابع والحاس Wijsbegeerte.

وهكذا نستطيع منذ الآن أن نتبين ماذا سيكون موقف الصوفي المدعو إلى النقوذ باطناً إلى الإيمان — و إلى درجة أعلى — ، لأن الراحد هو وحده الذي يستطيع أولا التوحيد والإقرار بوحدانية ذاته ، و بهذا ببعد الصوفي عن كل سند منطقي وعن كل معونة أرضية ،

إلى هذه الدّيجة ينتهى بنا الأس ، فالسهروردى بأغازه موقفاً ضد فكرة « العقل ؟ الأرسطط ليبية — ضد القول بأن الدّال هو الله ، ضد كون العقل واحداً بالنسبة إلى جُميع الناس ، ضد البقاء ، غير الشخصى وحده ، بعد الموت (١٠ — نقول إنه بهذا قد تابع الكفاح الذى ظل مستمراً ثلاثة غرون ، الكفاح الذى فام به الصوفية فى الإسلام ، من أمثال المحاسبي والخراز والحلاج ، ضد كل قول بأن عالم العقل هو عالم الروح ، وهو القول الذى مال إليه الفلاسفة العرب من أتباع اليونان (١٠ . فنذ المحاسبي صار « علم القاوب » فى مقابل « علم الفقول » ، لأن مبدأ المزعة الصوفية يقوم على أساس دعوة إلى أعماق النفس ، لا على أساس دعوة إلى أعماق النفس ، لا على أساس تدرج فى بينة عقلبة خالصة ، وفضل السهروردى فى هذه المجابهة المستمرة فيا بين الفليفة والنصوف هو فى كونه قد أنى بجواب من عنده ، بواسطة فكرة النوركا أوحت بها إليه النبوة الإبرائية الفدينة ، لكن بأية شروط ؟

لنست الآن إلى نصر بح شخصي آخر نجده في مستهال كتاب لا حكمة الإشراق ٥ . وجه السهروردي الخطاب إلى لا معشر سحبه ٥ الذين النمسوا منه أن يكتب لهم هذا الكتاب قذ كرم بأنه كتب من قبل رسائل عرض فيها مذاهب المشائيين ، وكانت بمثابة مدخل منطق و مجموعة قواعد للحكمة وآنة لها ، بيد أن أمثل هذه الجبود تذهب سُدّي (٢) . وها هو ذا طريق أسلم وأقرب من تلك الطريقة المشائية ، طريق لم يسلكه بالتفسكير المجرد والبحث الصرف ، ولكنه عرفه على نحو آخر يريد الآن أن يبين الإخوانه أسته حتى والبحث الصرف ، ولكنه عرفه على نحو آخر يريد الآن أن يبين الإخوانه أسته حتى الا يستطيع أي شاكر أن يشين الإخوانه أسته حتى المربي الماسيم فيه . وهذا الطريق الذي حصل له بالذوق الباطن — في التجرية الحكمية ، إن صح هذا التعبير (ذوق يتاظرها في اللاتينية Sapere) — هو ١١ ذوق

<sup>(</sup>١) الكتاب البابق ، الهيكل الناني ، في نهايته .

Essai sur وما يلها ١٦ وما يلها الصول في الإسلام من ٦١ وما يلها Les origines du lexique de la mystique musulmane

<sup>(</sup>٢) رابع ۽ دحكة الإشراق ۽ س١٢ .

إمام الحكة ورئيسنا أفلاطن ( اتوأ : أفلوطين ) ، صاحب الأيد والنور ، وكذا مَنْ قبله زمان والد الحسكا، هرمس إلى زمانه ، أى إلى زمان أفلاطن من عظا، الحسكا، هرمس إلى زمانه ، أى إلى زمان أفلاطن من عظا، الحسكا، الفرس مثل الحكة مثل أنباذقلس وفيثاغورث وغيرها ... ( وهى أيضاً ) طريقة حكا، الفرس مثل جاماسف وفرشادشور وبُوزُرْجِفهر » ( « حكة الإشراق » ص ١٦ — ص ١٨ ) . وأفاو يل كل مؤلاء القدماء كانت « مرموزة » . والرموز والأمثال لا نفند — وقد كان هذا أيضاً رد سوريانوس ، أستاذ أبرقلس ، على اعتراضات أوسطو على أفلاطون — ، لذا يقول السهروردي : « لا ردّ على الرمز » وذلك « لتوقف الرد على فهم المراد ، لكن المراد وهو المن الرمز غير منهوم ، والمفهوم وهو ظاهره غير مراد ، فالرد يكون على ظاهر أفاو يلهم الشير المرازة دون المقاصد المرادة فلهذا لا يتوجه ( المرد ) على الرمز » ( كا في شرح قطب الدين الشيرازي على « حكة الإشراق » ، ص ١٨ ) (١٠).

وأحكم الحسكاء المنافحين هو إذا من بملك التجربة الذوقية ، أى أنه هو من مجمع بين معرفة المفالات الفلسفية و بين التجربة الباطنة الهذهب الصوفى . لا وكتابنا هذا ( لا حكمة الإشراق ) الطالبي انتأله والبعث . وليس للباحث الذي لميثالة ولميطلب التأله فيه نصيب ، ولا نباحث في هذا الكتاب ورموزه إلا مع المجتهد المثالة أو الطالب للتأله ... فن أراد البعث وحده فعليه بطريقة المشائيين ، فإنها جُنة للبحث وحده ، محكمة ؟ وليس لنا معه كلام ومباحثة في القواعد الإشراقية ، بل الإشراقيون لاينتظم أسره دون سوائح نورية » ( ا حكمة الإشراق الا اس ٢٥ - ٢٦) ، وفي كتاب آخر ، يؤكد السهروردي ويلح في أنه لا يجب على المستبصر أن يعتقد صحة النبوات ، وأن أمثالم تشير إلى الحقائق كاورد في المصحف : وتلك على المستبصر أن يعتقد صحة النبوات ، وأن أمثالم تشير إلى الحقائق كاورد في المصحف : وتلك الأمثال نضر بها الناس وما يعقلها إلا العالمون ، (سورة المنكبوت : ٢٢) ». ويستشهد الشيخ الأمثال نفر بها لناس وما يعتم النبوات : أريد (السهروردي ) كذلك ينصوص من الإنجيل ، فيقول : لا وأمذر بعض النبوات : أريد أن أفتح في بالأمثال ( متى ه ١٣ : ٣٠) ... كما أنذر المسيح حيث قال : لا إني أذهب الله أبي وأبيكم ليعث إليكم الفارقليط الذي ينبشكم بالتأويل ( فارن يوحنا ، ١٤ : ٢٥ ) المكتب الخرا المها من حيث الظاهر كانت المائن المنال إذا نظر إليها من حيث الظاهر كانت

<sup>(</sup>١) الكتاب السابق ، ص ٢٨ " ص ١٩ ي ص ١٨ يلى ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) راجع د هياكل النور ٢ ، الهيكل السابع .

خيالات زائفة ؛ لـكن إذا نفذنا إلى باطنها فيل يمكن أن يكون معنى هذا ردُّها إلى بيُّنة تصورية منطقية ، ووضع شبه لوحة تعادل بين الأفكار؟ لوكان الأس هكذا ، لحذفنا الشرط الثاني من شروط المتأله . ولنتذكر ما قيل لنا عن الوجود الماهوي لمكل نور ، والذي معرفته هي بعينها وجوده نفسه ، ولهذا فإن هذا الإدراك لا يَمكن أن يكون « هو » إلا بوصقه « أنا » ، لا بوصفه موضوعاً أيا كان لرؤية نظرية . فالأمثال حكايات ومحاورات، ونسج من السؤال والجواب . وفي مستهل الرسانة المسهاة a أصوات أجنحة جبراثيل »(١) ، يجد الرأبي نفسّه فجأة خلال رؤيته الليلية في حضرة « عشرة شيوخ حسان السهاء قد انتظموا هناك صفاً صغاً » ؛ وهؤلاه الحكاه يمثلون مراتب المقول الفارقة (الأنوار القاهرة) التي نهيمن على الأفلاك، وكلها صامئة عنه ، ما عدا الأخير منها ( وهو أقربها إليه ) فإنه يقول له لما أن سأله عن سر ملازمة أولئك للصبت : « لأن أمثالكم ليسوا أهلاً لمحاورتهم . أنا لــانهم ؛ وأما هم فلا يكلمون أشباهك » . ويلوح تماماً أننا 🖦 🖦 بإزاء ذكرى لللائكة للغسرين الذين نجدهم في مذهب أبرقلس يفسترون ويكشفون للنفوس الإنسانية عما هو الصمت بالنسبة إلى هسذه النفوس ه وما هو ما لا يعبر عنه عند الملائكة وعند الآلهة في النظام الأعلى<sup>(٢)</sup>. والغرض المين الذي يَهْدِفَ إليه السهروردي في كل هذه الرسانة هو أن « يوجي » وأن يُشْعِر بأن اكتشاف معني الأمثال التي تعتويها مقصور على وساطة روح القدس، أو جبرائيل، وعلى لقاه و إلقاء السمم (٢٠). وليس هذا ضل تعقل مجرد بسيط . و بمبارة أخرى ، نشاهد أن جبراثيل يقيم حد عالم البشر الذي بعده لا يمكن الإدراك بدون مدده وعونه . والانتقال إلى الأقوال في صورة أمثال محدد نسبة لا تصير ممكنة إلا يوحى ؛ لكن هذا الوحى حينئذ سيجل كل عناصر المذهب التي أتينا على عراضها حتى الآن عالية على نفسها ؛ وسيضع حداً — على عكسكل واحدية فلمفية - لنسب المكان والزمان ومظاهرها ، وسيكون هذا محك التوحيد . ولهذا فإن مَلَكُ

 <sup>(</sup>١) النس والترجة متشورتان في ١ المجلة الأسسيونة ٢ Journal Astatique ، يونيو - سيتمبر
 سنة ١٩٣٥ من٤٤ ومن ٦٦ [ راجع الترجة المربية في ملحق هذا البحث ] .

Proclus : In Timaeum, ۲ ؛ ا س ۱ ؛ السر دبل به ا من ۲ ؛ السر ۲ ؛ من ۲ ؛ السر ۲ ؛ من ۲ ؛ De Malorum Subsistentia, الله . Cousin نائم كوزان 6d. Diebl

 <sup>(</sup>٣) فيا يتصل بهذا القعل الإدراكي فقهم: « إلغاء السمع » ، راجع « المجلة الأسبوية » ١٨ ، الموضع السالف ، س ١٧ تطبق .

هذا الوحى بجب أن يستثير حادثة والهية ، لا مجرَّد بينةٍ رؤية فحسب .

## ۳ — التوميد

لكن ماذا عسى أن يكون مدى هذا الحادث الذي له من الواقعية ما يجعله يَشِفُ عن الجوهر الحقيق للواقع ؟ لا شك أننا هنا عند النقطة الأدق الأخطر بالنسبة إلى كل جهد في التفسير ، حيث التوحيد بلني بالموحَّد ، حينًا 'يكشف له « يسرُّ السرُّ = ، في هذه الحال الباطنة التي يصفها المصطلح الصوفي بأنها حال « فناء » و « بقاء » في آن واحد . ولا شك كذلك في أننا نعرف هذا الموقف أيضاً في التصوف النظري في الغرب ، كما يتمثل عند رجل كالسيد إكْبَرْت - ومن السيد إكبرت حتى شلتج استأنف اللاهوت النظري هذه السائل التقليدية . ولعله مما يدعو إلى الأسف أن الكتب الكلامية والصوفية ، العربية أو الفارسية ، وعددها هائل ، قد غلل مجهولا غير معاوم إلا قليلا ؛ و يمكن أن يقال كذلك من ناحية أخرى إنه إذا كان تمت شرّك ديالكتيكي منصوب أمام صوفية التوحيد ، فإن التفسير النفسائي والفلسني المتملق بحالتهم هو الأولى منهم هم أنفسهم بأن يكون قد وقع فيه . وخطيئة إبليس ، وهي أنه تجنب النور معتقداً أنه يرى نور نفسه (١) ، تنسبها إليهم أمثال هذه التفسيرات، مع أنهم فرائس للمظهر أو لميلهم الخاص، فهم لهذا يحتماون هذه الخطيئة وهم المسئولون عنها . وكثيراً ما يحدث أن تـكون المرحلة النهائية لهؤلا. المتصوفة راجعة — بلا تمبيز — إلى صورة واحدية الفكر اعتقد أمثال ابن عربي وابن تيمية في الإسلام أنهما وجداها في الحلاج والسهروردي ، الأول ( ابن عربي ) فرحاً منه بها ، والثاني ( ابن تيمية ) ليحكم بإدانتهم حكماً لا استثناف له . ومن الحق أن نحت شركاً ! ومن الحق كذلك أن موقف هؤلاء الصوفية لا يعطيهم أي ٥ تبرير » منطقي تمكن ، يقدم لهم ضماناً ضد تـكفير الشرع لهم . فإذا شاء بحثنا هذا أن يميز و يبين كيف أن إخلاصهم نفسه هو الذي يجمل منهم مضطهدين منفيين ، فيجب عليه أولا أن بوضع = مَنْ » هي في نظرهم الذات الواحدة التي تنطق بالتوحيد عن حق .

<sup>(</sup>١) فيعميه هذا النور لأنه يحجب ؛ راجع ماسينيون ، « عثاب الحلاج » ، ص ٧١٧ ، ص ٨٧٥ .

وعلينا ، من أجل فهم أشال هذه الأحوال ، أن نبدأ عما يظهر فيها كأساس ومبدأ لتلك التجربة الذوقية التي تضاد البحث النظرى . إن تفتّح النزعات الصوفية في الإسلام يغشأ عن استبطان تجربي ، عن تحقيق باطن شخصى لمنى ومعانى « الكتاب » الذي هو عشابة أساس الملة . وإنه لمن التبسيط المنسل لحقيقة هذا التحقيق أن نقنع بالقول بقيام تعارض في تفسير القرآن — وكذلك في تفسير الكتاب المقدس — بين تبار تفسير بحسب الطاهر وبين تيار تأويل بحسب الباطن . وهاك المبدأ الذي وضعه السهروردي ، وفي إدراكه ما يصوننا عن الخلط بين « الأمثال » التي يستعملها و بين ما بدعي عادة ياسم « الرموز » ؛ من ناحية أخرى فإن في إدراكه أيضاً ما يكشف لنا عن مبدأ هذا النوع من الكتابة على هيئة « حكايات » ، وهو النوع الذي حل على الكتابة التعليمية المذهبية المنظمة . صرح السهروردي في « كلة التصوف » قائلا : افي أ الكتاب بوجد وطرب وفكر . واقرأ القرآن كأنه نزل في شأنك (۱) .

وهذا القول يحدد إذاً ظاهرة التفسير، فهو يجمل حقيقة التفسير ، فردية ، ويحول بين انحدارها إلى مرتبة «التعميم» الخاصة بالرموز، مرتبة الينتة القابلة لأن بدركها مباشرة كل إنسان، حتى لوكان تطبيقها يمكن أن يتبدى له على أنه نقل «رمزى » وتخفيف من الحرفية التي يحاول هذا النقل أن يشيع فيها الحياة ، وهذا التطبيق هو الذي يحدد «مراتب تصدّر المسائل» التي تحدثنا عنها من قبل ، وهو الذي يمنعنا من رد هذه المسائل والبواعث إلى أمور مطروقة عادية ،

 (١) ق «كلة التسوف» النصل الأخبر عند نهايته . وهذا هو مبدأ النهم « المجازى » ، وهو بعيد عن النفسير الحرق وعن التفسير الرحزى . وقد أشار السهروردى إلى أهميته ، في كتابه هسذا ، الفصل الأول .

أما فيا يتصل بالماثل التي أثارتها الدراسة النهوييية النهو العربي عند الصوفية ، فراجع ماسينيون ، عناب الحلاج ، من ١٩٩٩ وما ينها ، و ص ١٩٧ وما يلها ، وقصدت هنا بخولي و مجازى ، ما لمل الأفضل — كيا ترتفع من خلال الأفوال السالمية إلى تأثير سهل التسترى (المتوفى سنة ١٨٣ ه = سنة ١٩٨١ م) — عول ما لعل الأفضل أن يسمى الفهم « المطلع ، (راجع ، المكتاب السابق من ٢٠٧ ص ٢٧٠) . لكننا إذا وضمنا الأساس النفسيرى « لظاهرة المكتاب ، التي جعلها هذا البحث تعلقه ابتدائه ، تحددت أسالمي التفسير ونفر عن ؛ وهنالك لا يد من عمل رئيسي يضع أوجه التوافق وبحث فيا هو مشترك بين أسالمي النفسير الناشئة عن استبطاق كل من المكتاب الفدس والفرآن على التوالى ، وفي بيني أن أعود إلى هذه المسألة في موضع آخر ، وفضلا عن هذا فإن السهروردي كان شافي المذهب ، وهي مسألة لا تخلو من الأهمية بالنسبة إلى تعسور الرابطة بين « النسبة ، و « المسمّى ، (قارن الترعة ذات المذهب الظاهري في حالة ابن عمري ) .

عكن تعرُفها بيسر، ويمكن مقارنها، بعد ردّها على هذا النحو، فيا بين أوساط معاومة متعددة. وهو إذا الذي إذا ما مورس حَدَّد تفسير السهروردي بإزاء موقف وأساليب التفسير الغنية عند آخر جبيل من الأفلاطونية المحدثة، ممن قسروا مجموع مؤلفات أفلاطون والكتب المستورة. وأخيراً نرى أن هذا التطبيق يبين « انجاهاً » يقيمه لا على قباس أو استدلال كا يفعل المدرسيون أو الفقهاء، وإنما على التمثّل الباطن تمضمون النصوص القرآنية ؛ بيد أنه ليس في الوسع تقديم صورة إجالية له ذات طابع عام.

لكن أين بجب البحث عن مصدره ؟ سنة تصرعلى النذكير هنا بالدور العظيم الذي فامت به المدرسة السالمية في الحياة الروحية في الإسلام، وهي المدرسة التي أسمها سهل التستري (المتوفى سنة ١٩٨٠ م). ولقد كان لابتاج أكبر رجال هذه المدرسة، وهو المتكلم الصوفي المعروف أبو طالب المكي (المتوفى سنة ١٩٦٠ه = سنة ١٩١٠ م) وفي ابن عربي (المتوفى سنة أثر عظيم في الغزالي (المتوفى سنة ٥٠٥ ه = سنة ١٩١١ م) وفي ابن عربي (المتوفى سنة ١٩٦٨ = سنة ١٩٤٠ م). واقتران هذبن الاسمين شاهد على أن المذهب قد حقق - أي حمل حقاً – مقتضى الإيمان، وعلى أنه كان يمكني قلب، أو بالأحرى كان لا بد من حدوث قلب ديالكتبكي لجمل هذا المقتضى مليث بالنتائج الواحدية (٢٠ ، – وهذا هو ما احتاط منه السهروردي بعناية . ولكي نفهم السبب في كثرة ورود اسم أبي طالب المكي عند السهروردي، علينا أن نذكر هنا بالمقالة الرابعة عشرة من مقالات السالمية : = إن الله يقرأ السهروردي، غول بها ؟ على كل حالي، هناك فيل هذه المقالة هي الأساس في المقالة التي سمعنا السهروردي يقول بها ؟ على كل حالي، هناك رابطة تقوم على أساس أن تطبيق أو تحقيق إحداها أو الأخرى لا يصبح تمكناً إلا بشرط والمعني الذي يقرأ به و يُلفظ،

<sup>(</sup>۱) راجع ماسينبون : « مجموع نصوس غير منشورة خاصة بالصوقية في الإسسلام ، Recueil و راجع ماسينبون : « مجموع نصوس غير منشورة خاصة بالصوقية في الإسسلام عن « قوت القلوب » لأبي طالب المسكي ، راجع خصوصة ه كلة النصوف » ، الفصل الثالث والحاس ، « ورسالت لنات ورسالة لنات التمل الناتي .

<sup>(</sup>٢) راجع : د جموع نصوص ، . ص ٤١ ( رواية ابن صربي لفقالة الحاســة ) .

<sup>(</sup>٣) السَّكتاب المابق ، ص ٥٠ م

فا تقتضيه هاتان المقالتان في ارتباطيها بريل إذاً في آن واحد كل صيادة التفيير الرمزى وكل محكم التفسير الحرفي ، ومعنى الأشال ، وهي لا يفشرها ولا يعلم معناها إلا الله وحده (أوالفارقليط ، كا قال السيروردي أيضاً) هو على تحو لا يبدو إلا في هذه الرابطة الفعلية دائماً . لكن إذا كان عليك ، من ناحية ، أن « تقرأ الفرآن كأنه نول في شأنك » ، ومن ناحية أخرى إذا كان الله هو الذي يقرأ بلسانك التزيل ، و إلا لم تستطع النطق به ، فستقوم هنا أخرى إذا كان الله هو الذي يقرأ بلسانك التزيل ، و إلا لم تستطع النطق به ، فستقوم هنا أخرى من هو إذا صاحب الحق في « الحكاية » (1) . ومصير هذه الحكايات ، و بعبارة أخرى من هو إذا صاحب الحق في « الحكاية » (1) . ومصير هذه الكلمة الأخيرة في اللهة العربية يقرب بين معان مختلفة لا يستطيع مفهوم كلة ftistoire في لفائنا ( الأوربية ) أن يلل عليه . قاصلها الاشتقاق بدل على الحاكاة ، والتفليد والتمثيل ( في اليونائية به وضعه في يلل عليه . قاصلها الاشتقاق بدل على إداد المجبب افيظ استخدمه السائل في سؤاله ، يوضعه في الموضع الذي كان عليه هو -- أي النائل النائل المنافل المتحدث عن كفية المحاذ هذه الكامة المعنى النافل الفطين المنافل المتحدث عن كفية المحاذ هذه الكامة المعنى النافل الفطين المنافل المتحدث عن كفية المحاذ هذه الكامة المحتى النافل الفطين المنافل المتحدث عن كفية المحاذ هذه الكامة المحتى النافل الفطين في المنافل المتحدث عن كفية المحاذ هذه الكامة المحتى النافل الفطين في المنافل المتحدث عن كفية المحاذ هذه الكامة المحتى النافل الفطين في المنافلة م كا انتهبنا ( تاريخ ، قصة ) في لفتنا ( " الكامة المحتوى السؤال عن « الحق في الحكاية » كا انتهبنا

(٣) راجع البعث الذي كتبه ٤ . ب . مكدونلد قي ه دائرة المارف الإسلامية ، ؟ لـكن لا نزال قي حاجة بعد إلى بحوث أخرى طوياة .

<sup>(</sup>۱) و الحسكارة عن الناصى ، صفولة إلى احاضر ه ، و ه الانتقال من القول غير الماشد إلى القول الباشر ه ، و الحسكارة عن الناص ، صفولة إلى القول سرة عن وجهة النظر هذه ) ، ه عداب الحلاج ه ، سرة عن وجهة النظر هذه ) ، ه عداب الحلاج ه ، سرة عن وجهة النظر هذه ) ، ه عداب الحلاج ه ، سرة عن وحمة النظر هذه ) ، ه عداب الحلاج ه ،

<sup>(</sup>ع) واجم عن المراجع عن المواقع عند المواقع عند المراجع المراج

إليه ، هل بجب القول إذاً بأن = الحاكى = مقضى ٌ عليه بحكم وظيفته هذه بالخطأ : وما هو معنى « الحكاية : أ والشكلة هنا مى مشكلة معرفة كيفية حدوث : الانتقال من الماضى التام إلى الماضي الناقص» (بالمني الوجودي والمني النحوي مماً) ، ولا بد لنا هنا من الرجوع إلى تحويل = الزمان = كما يتحقق في رسالة المؤلف الصغيرة : « الغُرْ بة الغر بية = : كيف « يشمثل » فيه المُصنَّف الإشارات القرآنية ، وبخاصة سورة الكهف ، بحكايته لها بضبير المتكلم ( راجع ما سنقوله بعد ) . والحق في الحكاية يغترض الحق في الجواب ( القول المباشر ) ، وهذا الجواب (أو القول المباشر ) هو الذي تتضمته عمارسة طريقة التفسير السهروردية نما يَمثل حاله بحال الحلاج تماماً . وفي هذا يجب البحث عن « السر » في هذه الرسائل المكتوبة على هيئة أمثال ، لا على شكل مباحث تعليمية تأثيرها الفعلي يظل دائماً بالقوة فحسب. ومقالة السهروردي الخاصة بقراءة « الكتاب » ( القرآن ) و بشروط حقيقته « الغملية » ، وهي مقالة هيأها من قبل تكوين طويل لعلم الكلام في الإسلام ، تدعو إذاً إلى إثارة مسألة « الزمان » و « الذات » ، كما يضمها التمبير عن الفكر في العربية . فإذا كان عندنا ( الأور بيبن ) أن حالة « النتابع الناريخي » تـكوّن حالة بمتــازة ، هي حالة نتابع يستمر نامياً في اتجاه خطى مفروض ، و يمكن تحقيقه في كل حالة من حيث «تعيينه الزمني» كما هو ، فإننا تجد على المكس من هذا أن الفكر في العربية بمثارٌ ـــوصاً بأنه يجعل حالة التتابع هذه تدخل كحالة مرح بين غيرها من حالات القدم والتالي ، وهي حالات تتوقف « حقيقتها » في كل حالة على الإرادة الإلهية التي تهبها الوجود . ولهذا فإن المبدأ الذي رأيناه منطوقاً به بدقة مدهشة ، يقتادنا نهائياً إلى « سرّ الربوبية » ، أعنى إلى ذلك الحق الأسمى الذي لا يملكه إلا الذات الإلهية ، يحق قول : « أنا » ، ومنحه مؤقتًا للمؤمن . ومن هذا نستطيع أن ندرك الرابطة بين هذا و بين التعريف الذي وضعه السهروردي للنور الطاهم من حيث كونُه ماهية ليست لها مطلقاً صورة « هو ٥ . وعلى هذا فإذا كانت القراءة الحقيقية للقرآن هي قولاً مباشراً ( جواباً ) و إذا كان « الآتا » الإلهي هو وحده الذي يملك هذا الحق ويحتفظ به في وجوده إلى أعلى درجة ، فيجب إذاً على المؤمن الذي منح مؤقتاً هـــذا الحق ألا ينسبه إلىنفسه ، وألا يعميه « أناه » الخاص ، وألا يضع نفسه موضع «هو » ، ومع هذا فيجب عليه حقاً أن يقرأ . لكن كا أن هذه السألة تثار، وهي : كيف يمكن القاري"، « الحاكى » ، أن يكون كذلك ، اللهم إلا على حساب خطأ فى التركيب النحوى ، كذلك تثار هذه المسألة الأخرى : كيف ينطق بشهادة التوحيد ، دون أن يشهد الناطق على نفسه ( يشهد بأنه « الشاهد ! » ) . ومأساة رسالة رجل كالحلاج أو السهروردى هى فى أن رسالة الوحدانية المطلقة الكاملة لا يمكن أن تتم دون أن تجلب عليه التكفير ، ولا يظل مخلصاً مؤمناً إلا تحت مظاهر الكفر والجحود .

أمّا وقد تبيّنا ينبوع — أو بالأحرى هاوية — المسألة على هذا النحو، فلندرس بعناية بعض التعريفات التي وضعها السهروردي ، فني كتاب لا كلة انتصوف له أيضاً يقول (1) : إن التوحيد لا يقصد = ما انقشر عن إدراك فله بالوحدانية الذائية والقيومية ، و إنما يعني تجريد الكلمة (الصغرى ، وهي النفس) عن علائق الأجسام في المكان ، حتى ينطوى في الربوبية القيومية كل نظر في مبادى الوجود ومراتبه ؟ ولا مقام وراء هسذا المقام ، و إن كان فيها مراتب ،

وانستغلير منذ الآن الإشارة إلى هذا العلق الذي يتم بـ « انطوا » المسكان ؛ ويناقضه كل تفسير واحدى يدّعى رد التفاضلات المكانية بواسطة فعل من الفكر المحض . ولننظر إذاً في كيف أن « الحسكم المتألّه » عند السهروردي يكون دائماً على ارتباط وثيق بالصوفي المجرّب الذي يتذوق . ولهذا نلخص هنا رسالة صغيرة من شأنها أيضاً أن تعلمنا أن نستخدم في الفرنسية هذا اللفظ « sp culatif » وقفاً لمضاه الاشتقاقي ( speculum هم آة ) وأن نترك المعنى الجاري الناشي عن تركيب فيه كثير من التمويه ، وهذه الرسالة عنوانها : «كُثّف النبط الإخوان الصغال » . وفيها أن ثمت درجات للحكمة النظرية أر بعاً تترتب على النحو التالى :

أولا — إن المعلول هو في ذاته تمثيل ، ومرآة مصقولة الوجه . والمرآة لا قدرة لها إلا

<sup>(</sup>١) راجع «كلة التصوف » « القصل الرابع والعشرين ، وفيها تعريفات الصطلحات السهروردية . (٧) ﴿ رَسَالَةَ كَشَفَ النَّطَا لَإِخُوانَ الصَّفَا » ﴿ رَمَ - ٧ فَى الثَّبِ الذَّى وَضَهُ رَرَ ﴿ . وَفَى منطوق الصَّوَانَ تُوع مِن النَّذَكِرِ بِإِخُوانَ الصَّفَا فَي البَّصِرَةَ ؟ ومشكلة السالة تقوم خصوصاً على أساس مقباس مقدار المشتراك في المصللح » وهو مقدار لم يحدد بعد . والتحليل الوارد منا قد قنا به هنا وثماً لمخطوطات راغب ١٤٨٠ » ورقة ١٢٠٧ — ٥٠ .

على المحاكاة («الحكاية »!) ، على تمثيل الصورة التى تنعكس عليها . فمن يَنْسَ وهو ينظر في المرآة أن يحسب أن وجوده خلو من كل صورة ، ينسب وجود الصورة التى يشاهدها فيها إلى وجودها نفسه في المرآة . وعلى العكس نجد أن من يعرف ما هي المرآة يُر جع الصورة التى يشاهدها فيها إلى الشخص الخارج عن الرآة . فلتنظر إذا إلى مجموع الكائنات الحادثة على أنها العكاسات مشاهدة في مرزآة 1 ولا تَعَزُ كالائها إلى هذه الانعكاسات ، بل انظر إليهم جيماً كرآة وحيدة ، تبلغ مرتبة « أهل الشاهدة »

ثانیاً — وفی مرنبه أعلی ستفهم أن معرفتك أو إدراكك لا یشیز من ماهیتك ( أی أن « معرفته » هی عیمن « وجوده » ) « وأن وجودن ینطوی إذاً علی كل موضوعات إدراكك . هنالك تصیر أنت نفسك « المرآة » ؛ لا تتأمّل الوجود الذاتی فی شی، آخر غیرك أنت .

ثالثا — والآن فلتفهم إمكان إلا هيئك ، وتفهم أن هويتهما مع نفسها وكونها « هي » ، لا تملك وجودها بذاتها . ولا تتخذها بمثابة مكان تنظر منه إلى الأشياء ، بل انظر إليها كلها على أمها إشعاعات للحضرة الأحدية ، وأنت تظل الشاهد على هذه الإشعاعات . رابعاً — وأخيراً ، المرتبة النهائية . قطئت نظرك عن ماهيئك ، من حيث كون هذه على الموجودات وأن « وجود » الأشياء قائم بها . وها أنت ذا قد بانت مرببة يستحيل على الموجودات وأن « وجود » الأشياء قائم بها . وها أنت ذا قد بانت مرببة يستحيل فيها بقاء « وجودك » من حيث كونه الذات التي تعرف الأشياء . هنالك ينكشف لك أن أنافات الوحيدة العارفة هي الله تعالى ، له الحد ا

وهذا الموجز الصغير ببين لناكيف أن النص يجمل بطريقة دقيقة مدهشة كل مسالك الفكر والوجود نحو « الكشف » الحقيق وتحقيق الذات الأحدية الإلهية . وعرض المؤلف لايقتصرعلى مجرد « بحث ظاهرياتى » ؛ إنما يريد تحقيق الحقيقة الفعلية للتوحيد بكل دقته . وتحت رسالة أخرى خُصَّصت لعرض المذهب الصوفى وفيها تحديد لهذا الساوك بعقدها مقارنات توضح المسألة بلا مدعاة لأى لبس . وهى « رسالة صَغِير سينر ع » ( الله ولها بيان

 <sup>(</sup>١) • رسالت مغير سيسرغ • (بالتارسية ١ - ثبت رثر ، تحت رقم ١٨ ؛ وقد نصرها اشيس وخكّ ك ق • د ثلاث رسائل • Spice-Khattak: Three Treatises • أمرجة قر نسسية في مجلة هر مس Hermès ، السلمة الثالثة ، ٣ • ١٩٣٩ • والنص الذي حلقناه هنا هو الفصل الأول من الفسم الثاني .

وجوب نسيان الصوق ذاته ، بل ونسيان نسيانه : « فطالما كان الناس مقتصر بن على المعرفة بقوا بميدين عن الهدف ؛ وهذه الحال تعدّ من الشّرك المقنّع . كلا ، إن الإنسان لا يبلغ السكال إلا في اللحظة التي يُغْنِي فيها معرفته في العارف ، لأرز الذي يرضى بتعرفته رضاه بالعارف الذي يعرفه ، لا يزال في حال من اتجه قصده إلى المعرفة نفسها » .

وتحت أربع درجات تتدرج حتى الـــكال النهائي للتوحيد الذي يكوان درجة خامسة ، هي الحد النهائي :

أولا — درجة من يقولون : لا إله إلا الله . وهي درجة سائر الناس عن لا يضيفون الألوهية إلا إلى الله .

ثانياً - ومن يقولون ؛ لا هو إلا هو . وهؤلاء ينفون عن « الهو » الإلهى كل أنواع « الهو » ، أعنى أنه لا أحد غيره « هو » يقدر على أن يسبيه « هو » ، لأن كل « هو » يصدر على و بشتق منه ،

ثالثاً — ومن يقولون : لا أنت إلا أنت ، والذين ينطقون بهذا أسمى من السابقين ، لأنهم لا يسمون الله بضمير الفائب وكأنه شيء غائب ، و يسكرون كل « أنت » تريد أن تشهد على نفسها بهذا .

رابها — لكن كل من يخاطب نقوم بينه و بين من يخاطبه مسافة :وهو لهذا «مُشْرِك» لأنه يقول وجود الثنائية وجوداً فعلياً . ولهــذا فإن الصيغة التي يكمل بها التوحيد هي : « لا أما إلا أنا » .

بيد أن هذه الصيغة تعد كفراً إلا عند من تذوقوا معنى هذه المقالات التى حاولنا تحليل ما فيها وعرفوا كيف أن ه أنا ه عند الصوفي ليس هذا « الأنا » الذى يقول : « أنا » ، وإنما هو : الأنا الذى فصل عن الأنا : « أنا » تجاوزاً من الله إلى الإنسان ، أى تقال على الإنسان على سبيل الحجاز ( ) . ولكن هذا المظهر الدال على الكفر وما يبرره من إدانة هو بعينه ما يدفعه المؤمن ثننا وفداء لهذا اللطف الذى دُعِي إلى الثنم به ولهذا يضيف السهروردي قائلا إن هذه الصيغ كلها ليست بعد إلا حُجُباً ، والمتقدمون في الطريق أيغرقون هذه

۱) راجع ، ماسينيون : « عذاب الحلاج » Passion ، س ۲۱ - س ۲۲ .

الكلمات الثلاث ( هو ، أنت ، أنا ) في بحر الفناء ؛ هنالك تسقط الأوامر والنواهي ، وتختني كل إشارة ، « كل شيء هالك" إلا وَجْهَه » ( سورة القصص : ٨٨ )(١) .

وهذا التوحيد # للواحد ، لايتم إذاً بسلية يكنى فيهــا أن تكون موافقة لاتحاد المقل الإنساني بالعقل الفتال الذي يتحدث عنه الفلاسفة الخُدُّمي ؛ ولهـــذا الـــبب فإنه يعلو على اعتراض ابن سينا على إمكان الأتحاد الصوق . ذلك أن ابن سينا قد خلط بين الوحدة الوجودية والوحدة العددية ٢٠٠٠، ولمل هذا الخلط أن يكون هو القلب الذي لا مفر منه والذي يجمله التفكير الفلسني بحدث لحقيقة التجربة الصوفية ، بممارضتها (أو بأن يستبدل بهـــا ) بمضادِّ ديالكتيكي هناك حيث يستشعر ۽ الفناه ۽ علي أنه شرط « البقاء » ، أي شرط السرور « بالاثنينية » مع الله (" . ولهذا فإنه عند ابن سينا مثلا أرث المساهية المخلوقة لا يمكن أن تتقبل إشماع الجال الإلمَى ، لأن هــذا الأخير يبدولها دائمًا محجو باً بحجاب . ومن هنا كان الجهد لإقامة فكرة الحب الصوفى على فكرة عن الحب أكثر عموماً ، وهو جهد يفضي إلى لقاء وتوفيق بين الحب الصوفي والحب الدنيوي . فإذا كان الحب ينزل من الساء كنور إله ي خلال الدرجات النزولية للموجودات ، قليس ثمت على الأقل مواجهة تضع صاحبهما في خطر الخروج عن ذاته ، فالماهية المخاوقة يَمكن ، حسبها تشاء ، أن تنتقل من « تصوير » إلى آخر ، وأن تتصرف ، كذاتٍ ، في اعتبارات تكون في تبادل ديالكتيكي . وعكس هــذا تماماً هوما يحدث عند الحلاج والسهروردي ، وفقاً لإلهام يهمل التوفيقات وبحيل فكرة الحب الدنيوي نفسها . والحجاب نفسه ماهو إلا شرط للحب ، ولكنه « الآنا » ، المخاوق ، هو عينه هذا الحجاب ، وهو الذي يجب عليه إذاً أن يقبل التضحية بنفسه ، و مجَـٰـذب .

وكثرة ورود النصوص الحلاجية في ثنايا مؤلفات السهروردي تشهد بأن هـــذا الأخير كان شاعراً بالرابطة التي تر بط بين حالة الحلاج وحالته هو الخاصة 1 ولن تفهم شخصية

۱۹۳۱ قارن د أخبار الحلاج ، نشرها وترجمها لوى ماسينيون وياول كراوس ، ياريس سنة ۱۹۳۹
 تحت رقم ۷ ، د قال الحلاج : ما وحد الله غير ألله ، وما عمق حقيقة التوحيد غير رسول الله » .

 <sup>(</sup>۲) راجع فی ماسینیون : مجموع نصوس Recueil de textes س ۱۸۹ ، نص ابن سینا .

<sup>(</sup>٣) شرح نصير الدين الطوسي ، ورد تي ه عذاب الحلاج ٤ ، س ٥٢٥ ، تعليق ٣ .

السهروردي ولا إنتاجه على تمامهما بدون هذه الرابطة ، وهنالك يتعرض المره لخطأ ألا يرى في المذهب الإشراقي غير تركب براق لعناصر حضار به متباينة ، وهاك واحدة من هـــذه الاقتباسات التي في لهجتها الحادّة ما يوضح لنا المباثلة التي أكدناها هنا(١):

بَدَا لَكَ سَرُ طَالَ عَنْكَ اكْتَتَامُهُ وَلَاحَ صَبَاحٌ كَنْتُ أَنْتَ ظَلَامَهُ وأَنْتَ حَجَابِ القلبِ عَنْ سِرَ غَيْبِهِ وَلَوْلَاكُ لَمْ يَطْبِعُ عَلَيْكُ خِتَامَهُ

وقد أمكن السهروردى القول بأن كل الحكاء الذين يعد نفسه وريثهم كانوا على انفاق في مسألة التوحيد ، لكن يجب أن نؤكد أن هذا التوحيد كان عند السهروردى يتبذى بكل ما يقتضيه ، حتى الاستشهاد ، والاستحالة على للؤمن أن يبرر لنفسه ضرورته ، أى بكل خصائصه الحلاجية ، ولنقارن الآن التناقض الباطن الذي يتضمنه — وصورته الأولية توجد معكوسة في حالة إبلبس — كا يصفه الحلاج ("): « اعلم أن العبد إذا وحد ربّه تعالى فقد أثبت نفسه على لسان من شاه مِن خَلقه (ألى بالشّراك الخلق ، وإنحا الله تعالى هو الذي وحرد نفسه على لسان من شاه مِن خَلقه (١) » ، ويناظر استحالة الإشارة إلى الله كأنه شيء وقرأن تجليه نفسه برمن ، القضاء على كل الميزات العقلية أو الحسية التي تكون « الأنا » ، وقرأن تجليه نفسه برمن ، القضاء على كل الميزات العقلية أو الحسية التي تكون « الأنا » ، وقرأن تجليه نفسه برمن ، القضاء على كل الميزات العقلية أو الحسية التي تكون « الأنا » ، وقرأن تجليه نفسه برمن ، القضاء على كل الميزات العقلية أو الحسية التي تكون « الأنا » ، وقرأن تجليه نفسه برمن ، القضاء على كل الميزات العقلية أو الحسية التي تكون « الأنا » ، وقورة أن الميزات العقلية أو الحسية التي تكون الله المناه الميزات العقلية أو الحسية التي تكون المناه الميزات العقلية أو الحسية التي تكون المناه على كل الميزات العقلية أو الحسية التي تكون المناه على كل الميزات العقلية أو الحسية التي تكون القطاء ، السهروردي مراراً (") ، يقول الحلاج ،

فَأَيْنَ ذَا لَنْكَ عَنِّي حِيثَ كَنتَ أَرَى ؟ ﴿ فَقَدَ نَبِسَيِّنَ ذَاتِي حَيثُ لَا أَيْنِ

 <sup>(</sup>١) حنظها لنا الدوانى . أحد الذين شرحوا السهروردى . راجع النص والترجة فى ٠ دنوان الحلاج ، نشرة ماسينيون ، سنة ١٩٣١ ، ص ٨٦ ، برقم ٢٠٠ .

 <sup>(</sup>٢) في جوابه عن سؤال النهروآني لما أن سأله أن يقيده بكلمة من التوحيد ، ٥ أخيار الحلاج ، ٠
 برقم ٩٢ .

 <sup>(</sup>٣) قارن ٥ أخبار الحلاج ٥ ، برقم ٥٠ ( عند الديوان ٥ ، برقم ٥٥ ) .
 مُسوبة لك فى الانهن أبدأ كلى على السكل تلبيس بوجهين

<sup>(</sup> أي : هوينك تنشلُ في أعماق وجودي أبدأ ، قادناء إضافة كلي إلى الكل إنَّما هو وهم مهدوج ) .

 <sup>(</sup>٤) قارن ه أخبار الحلاج » ، برقم ٦٣ : سئل الحلاج عن التوحيد ثقال إنه : « تمييز الحدث عن القدّم ، ثم الإعراض عن الحدث والإقبال على القدم » .

 <sup>(</sup>٥) • الديوان، ، برقم ٥٥ (= أخبار الحلاج، ، برقم • ٥) . وهو هنا يدعو الله لتخليصه من
 هويته . وفيا يتصل بالأبيات الله كورة هنا يضاف إلى الإشارة إلى فكلة النصوف ٥ (الفصل الثالث)
 الإشارة إلى • الألواح العادية ٤ مخطوطات براين ، ورقة رقم ١٥٠٢ أ

و بمناسبة هـ ذا الدعاء الذي يسأل فيه الحلاجُ الله قائلاً :

يبنى وبينَك أَنَى يَزاهـــنى فَارْفَعُ بِأَنْيِكَ أَنْتِي مَنِ البَيْنِ يلاحظ السهروردى أن الحلاج، وقد سأل الله بهذا البيت أن يرفع هذه البقية، قد أعطى حق « تصرف الأغيار فى دمه » (١).

ومن هنا قان كل إشارات الأمثال وكل نتائج كتاباته التعليمية تكذّب التغسيرات الغرضة « سواه منها ما فيه قدح وما فيه مدح من أمثال تفسيرات ابن تبسية وابن عربي (٢٠) وهي الني تتجه بمذهب السهروردي اتجاها نحو مذهب الواحدية ، نقول إن كل الله الإشارات والنتائج تنحو نحو عرض فكرة «انطواه» كل الدّب المكانية التي تدع الفكر المنطق ملاذاً وتمكن من الامثال النظري . وتقد صنع السهروردي في الفارسية لفظ « نا كرخا أباد » (البلد الذي لا أين له ، أو المكان غير التمكن !) ؛ ونحن نجده في ثلاث من رسائله المكنو بة على شكل أمثال . فني استهلال رسائة « مؤنس العثق » نشاهد أهلاأ أشخاصه القلق والشهوة والجال . فالقلق بجمل الشهوة في نعلق بالجال الإلهي ، ومن هذا التعلق ولد الكون كله . وهو الذي بأتي لا يارة بعقوب في بلاد كنعان ، وحيد بسأله مقوب من أبن أتي ، عجيبه : « أنا فادم من نا كوخا أباد » (٠٠ . والحكيم الذي يدأله الرائي في رسالة « أسوات أجدمة جبرائيل » بحيب مشيراً إلى إخوابه الصطفين في صفوف أسبق منه ، فائلاً : « قد وصلنا بالبك من نا كوخا أباد (من حيث أبن لا أبن) » (٤٠ ، و بقية الحديث كلها نتجه إلى نفس هذا المنتي الغرب (هذا المكان غير المتبكن ) . وأخيراً نشاهد في رسالة « أمات موات أبي النات الخل ) أن المهروردي بذكر أن أنا طالب المكي فال عن السول ، كا قال موات عرب من شيخه الحدن بن سالم ، إن المكان انطوى عليه (كأنه بساط طوى عليه ) أي أيضاً عن شيخه الحدن بن سالم ، إن المكان انطوى عليه (كأنه بساط طوى عليه ) ، أي

<sup>(</sup>۱) واجع ، د عفاب الخلاج ، می ۵۲۲ ، تعلیق ۳ ، وگذلك د أربعة نصوس غیر منشورة خاصة بثبت مؤلفات الحلاج » پاریس سنة ۱۹۹۴ ، س ۸۱ ، س ۲۲ – س ۵ ، س ۵ ، Windows بثبت مؤلفات الحلاج » پاریس سنة ۱۹۹۶ ، س ۱۹۹۱ ، Williagraphie de al Hallaj

 <sup>(</sup>۲) واجع د أخبار الحلاج، من ۲ ه تعليق ۲ .

<sup>(</sup>٣) ه رسالة ؛ مؤتى العشاق ، داجع ترجيها الفرنسية في ه مباحث فلسفية ، Philosophiques . ١٩٣٢ ك من ٢٠٠٠

 <sup>(1)</sup> راجع النس والترجمة في ه الحجلة الأسبوية ، // ، س ١١ س ٥ - ٦ ، و س ٦٧ [ راجع النرجة العربية بعد] .

أن الكون والمكان قد زالا عنه ؛ و يذكر قول الحلاج المشهور عن النبي (في مسألة المعراج) إنه « غَمَض الدبن عن الأبن » ( ) . وهـ ذه الأقوال مغروض أنها مروية عن قاض حكيم وسط جمع من السلاحف ، سرعان ما صرفته وشئمته فائلة : « كيف يمكن ماهية متمكنة أن ترفع من السكان وتتحرر من أنجاهاته السئة ؟ » . ثم قذفته بالطين صائحة : « لقد عزناك ! أنت معزول ! » وقد كان هذا نصويراً سابقاً لمصير المهروردي ( ) .

وهـذا الإمكان هو فعل الفكر الذي يتم الحركة العكسية لنشر الموجود وهو يتمكن ويتحيز، فيطويه وينطوي على « النقطة » الأولى غير المتحيزة ، وهي لحظة ابتدائه ، وبهذا يعلو على كل الاتجاهات المبكنة » في هذا العالم » . وهذا العلو ، بالعود على نفسه ، للكان اللذي هو كل مكان العالم — هو الذي » تحكيه » وثرويه رسالة صغيرة تحمل عنواناً مليئاً بالمهني هو « الفُرْنة الغربية » (\* ) . والاتجاه الذي يريد الإشارة إليه ، وهو المرئي بعد انتها وكل الاتجاهات ، هو بلاد ما وراء النهر ، هو الجبل الأشم ، سبناه . وسيناه هي أولا المحنة السكيري ، والمصيبة العظمي ، ويوم الحساب ، فقيها امتحت على موسى (راجع صغر الخروج السالح وجياً لوجه ، ولهذا نظر إلى مسألة موسى هذه على أنها المحووج السكامل للحب الصوفي ، لأن موسى بتعبيره عن هذه الرغبة في الرؤية المباشرة ( لله ) قد الحكامل للحب الصوفي ، لأن موسى بتعبيره عن هذه المسألة فيقول إن سيناه هي السرا الحجوب في السرة المحووب في الموت . ويتابع السهروردي هذه المسألة فيقول إن سيناه هي السرا المحبوب في المكتب اللاهونية وفي أمثال الحكاء ، ثم خصوصاً في قصة سلامان وأبسال التي وضعها مؤلف قصة حي بن يقطان ( أي ابن سينا " والمقصود القصة الأصلية ، لا قصة النه وضعها مؤلف قصة حي بن يقطان ( أي ابن سينا " والمقصود القصة الأصلية ، لا قصة التي وضعها مؤلف قصة حي بن يقطان ( أي ابن سينا المناف وأبسال المحبوب في المراف قصة حي بن يقطان ( أي ابن سينا الله والمقصود القصة الأصلية ، لا قصة التي المناف وأبسال المحبوب في المؤلف قصة حي بن يقطان ( أي ابن سينا الله والمناف والمحبوب في الموسى بن يقطان ( أي ابن سينا الله والمحبوب القصة الأصلية ، لا قصة حي المحبوب في المحبوب المحبوب في المحب

 (٧) وكذلك أيضاً كل الأمثال الواردة في هذه الرسالة . وهذه الرسالة ليمت « قصة » فيها فعل مستمر يتقدم خطوة خطوة ، وإنما هي حشد من المسمور ، وفي كل مرة استماد الحالة كلها على وجه من أوجهها المكنة ، حتى تنبت على وضع أخير .

(\*) رسالة «الغربة الغربية» . وكنا قد فرأنا اسمها من قبل (في «الحجلة الأسيوبة ») ص ٢٤ من ٣٣) على أنه « الغربة الغربية » . لسكنا وجدنا أن قراءة الدكتور رثر الاتحت رقم ١٩ » ص ٢٧٩)
 تنفق مع النعن أكثر .

كل هذا على الرغم من النقد الذي يوجهه السهروردي في مواضع أخرى إلى بعنى أقوال ابن سينا
 ذات النزعة المثانية المثالية . راجع فيا يتعلق بالصلة بينهما ، \* المجلة الأسيوية \* ، س ٣٩ - س ٣٣٠.

<sup>(</sup>١) الفنيسات المأخوذة عن • توت الفلوب • للمسكل والواردة في الفصل النائي من • رسالت لغات موران • قد وردت أيضاً في • كلة التصوف • ، الفصل النالت ( وقد مزجناها هنا ) وكلة الحلاج هنا مأخوذة عن • كتاب الطواسين • ، واجع ماسينيون • • عذاب الحلاج » • من ١٤٢ -

ابن طفيل]) ؛ فني نهاية هذه الأخيرة حديث عنها ، حيث يقال : « وفريما هاجر إليه أفراد من الناس » (١) . ومستهل رسالة « الغربة » يتحدث عن رسالة أبعث بها إلى سجين الظامات وقد جاءت بها حامة من بلاد سبأ (سورة الفل : ٣٣) ، وهي رسالة من أبيه يقول أه فيها إنهم يشيرون إليه بإشارات ولكنه لا يفهمها ، وهم يدعونه ولكنه لا يأتى ، و يأسرونه بأن يأوى إلى جبلهم و يبلغ أهله وأن يركب السفينة (سمورة الكهف : ٧٠) و يقول : لا يشم الله تجراها ومرساها » (سورة هود : ٣٤) (١) ؛ وكل ما قدرت ملافاته في الطريق مشروح في هذه الرسالة (١) .

وميزة هذه لا الرسالة » ( لا الغربة الغربية » ) أنها تبين لنا طريقة تفسير السهروردى الغرآن ، في تطبيقه لا التاريخي » . فالمواقف التي حبيًا لا في العهود المناضية » أشخاص مختارون تعين سراحل رحلة تحت في العهد الحاضر » وتسلسلها ، بما فيه من ضرورة ومفاجأة ، يكون تطوراً درامياً بمند حتى الخروج من المقابر والسكهوف ، وعند سفح أعلى الجبال العالية ؛ وكل النصوص القرآنية ، والإشارات إلى موسى وسليان ونوح ولوط وعزرا ، كلها قد نقلت إلى ضمير المتكلم ، إلى الحاضر ، مما أفضى إلى قلب لا لزمان » الفعل ، حتى نصل إلى قوله الأخير « فأنا في هذه القصة » ، أى أنه هو بعينه الغرب الذي اغترب في الغرب ، في قرية الغيروان لا الظالم أهلها » ( سورة النساء : ٧٧ ) الذبن ألقوا به في أعماق بثر لا يسمح له بالخروج منه إلا في الليل فقط كها يشيم من بعيد برق تجد ، هذا الإقليم الممتوع من دخوله . بالخروج منه إلا في الليل فقط كها يشيم من بعيد برق تجد ، هذا الإقليم الممتوع من دخوله . ولا يد من الرحيل ، الرحيل عالرحيل حقاً لا والخروج من مصر » ( بنفس الصورة التي خرج بها ولا يد من الرحيل ، الرحيل ، الرحيل عالم والخروج من مصر » ( بنفس الصورة التي خرج بها

 <sup>(</sup>۲) الآیة الأولى [ سورة السكهف : ۲۰ ) تدیر إلى رحلة موسى مع الحضر ، والثانية ( سورة مود : ۲۳ ) إلى سفينة أوح .

<sup>(</sup>٣) راجع مخطوطات أسير١٤٤٤ ١ ، ١ ، ١ ، ١ ، ١ ، ١ ، ١ و ١ ٣ ، و وأنا أدين للدكتور رتر بصورة شمسية لها) : ه إنه من الهادى أبيكم وإنه باسم الله الرحم الرحم . كم شوفنا كم فلم تشاقوا ، ودعونا كم فلم ترحلوا ، فأشرنا ( إليكم ) فلم نفهموا ... واعتصم بحبلنا وهو جوهم الفلك القدسى المشوى على نواحى السكوف ، فإذا أتيت وادى النمل فانتن ذيلك وقل الحد فله الذي أسيانا بعد ما أمانتا وإليه النشور ، وأحيلك أهكك واقتل احمرانك إنها كانت من الفارين . وامن حيث تؤمى فإن دابر هؤلاء مقطوع مصبحين . فاركم في السفينة التي باسم الله مجمواها وحمهماها . في المرقمة جميع ما هو كائن في الطريق » .

مانى ، وهو يموت ، من مصرائم ) ، وهذا يفترض قراءة « بنفر الخروج » قراءة كتاب نُزّ ل في حالته الخاصة . و باوغ سينا ، هو بالنسبة إلى النفس المود إلى « أبيه » الذي يسكن المشرق كما تقول الآية : ﴿ (يا أيتها النفس المطمئنة ) ارْجِعي » (سورة الفجر : ٢٧ - ٢٨) ؛ لسكن حذار أيتها النفس أن تفهى من الوطن دمشق أو بغداد أو أي وطن آخر أرضى .

وهـ فده اللمنة تراها واردة في مستهل رسالة السهروردي الموسومة باسم لا كلات ذوقية و كنكتات شوقية » (1) ، والتي هي على هذا النحو بمثابة صلة لرسالة لاالفرية الفريية » . وفيها إيضاح لقول النبي : \* حب الوطن من الإيمان » : وفي كمبة هـ ف الأيمان تدعى النفس للدخول ، منكرة الهياكل التي هي الأبدان الآرضية كا تذكر الأصنام وتحطمها . فإذا ماعرفت معني الوطن الحقيق ، وعرفت أن حب الأوطان الأرضية هو مبدأ كل خطيشة ، فاخرج من هذه القرية الفالم أهلها ، وادهب إلى عبادان ، القرية التي بمدها تنمحي الحدود كلها (2) . ثم يورد أمثاة وشواهد ، أولاً على هيئة أمثال . فيمثل القريف التي بمدها تنمحي المدود لا يتوقف أبداً ، بل يظل في سيره ومنازله حتى يرتفع من منزلة الملال إلى سمت البدر ؛ وفي الن يمّه تنمكس عليه أشعة المعشوقة ( الشهس ، مذكة الكواكب ) : وتحرق كيانه الذي هو بطيمه ظلمة . فإذا نظر العاشق المسكين إلى نقسه لا يبصر بعد شيئاً إلا وجده مملوء بهذا النور ؛ هنالك يصبح : «أنا المشي المسكين إلى نقسه لا يبصر بعد شيئاً إلا وجده مملوء بهذا التي قالما الحلاج : «أنا الحق : « تبدو بوضوح في النس : أبو يزيد البسطامي والحلاج وغيره من أصحاب التجريد كانوا أقاراً في سماء التوحيد . ولما كانت أرض قلبهم تتلالاً بنور ربيم من أصحاب التجريد كانوا أقاراً في سماء التوحيد . ولما كانت أرض قلبهم تتلالاً بنور ربيم من أصحاب التجريد كانوا أقاراً في سماء التوحيد . ولما كانت أرض قلبهم تتلالاً بنور وغيره من أصحاب التجريد كانوا أقاراً في سماء التوحيد . ولما كانت أرض قلبهم تتلالاً بنور وغيره من أصحاب التجريد كانوا أقاراً في سماء التوحيد . ولما كانت أرض قلبهم تتلالاً بنور في مقيمة تنطق بلسان أوليائه (2) .

و بهــذا القول الأخير نبلغ ه المبدأ ، الأوحد الذي بصرتنا به نظرية السهروردي في قراءة القرآن ، فيتبته لنا على أنه « الواحد » الذي يوحّد نفسه بنفيسه في شهادة الإيمان التي

<sup>(</sup>۱) مخطوطات أسير ، ۱ ، ۱ ه ۱ ، ورقة ۲۲ ب 🗕 ٤٢ ب .

 <sup>(</sup>٢) هذه المدينة التي توجد في أقصى جنوب بابل هي إذاً يمنابة الطرف المقابل الصوفى المدينة الغربية ، الفيروان .

 <sup>(</sup>٣) الموضع السالف ، ورقة ٣٩ ب - ١٤٠.

ينطق بها المؤمن الواصل إلى الشعور بشعوره ؛ وفي الوقت نفسه نشاهد في النهاية كيف أن التسوية بين العقل والروح ، وهي التسوية التي وصفها الفلاسفة ألخلص بأنها مساواة تصورية فكرية ، هؤلاء « المتصدرون (١٠ » (أسائدة الفلسفة) ، تدل على العكس من هذا هنا على نسبة بين نظامين ، لا يمكن الانتقال من أحدها إلى الآخر ، إلا « بمحو » ، « بشجريد » كامل للعقل والقلب ، وهذا الانتقال ليس تمرة بينةٍ مأخوذة من علوم العقل ، ولحكنه إخلاء السبيل لمن خاطبه الحلاج قائلا :

أنتَ بين الشَّقَاف والقلب تُجرى مثلَ جَرْي الدموع من أجفان ونُعِلِنَ الصَّمِيرَ جوفَ فَرَادى اللهِ الأرواح في الأبدان ال

و بعلم القلب همذا يتابع السهروردي طريق الحلاج كبا يسير فيه إلى نهايته ، كما هو مشاهد في صفحة من كتاب «الألواح العادية» فيها مقتبسات هامة تدور حول هذا الموضوع (٢٠).

« واعلموا أن الله يحول بين المره وقليه » ( سورة الأنفال : ٢٤ ) . والسهروردى بلح في توكيد أن « القلب » هنا لا يقصد » العضو المادى ، بل النفس ، النفس التى يسميها الحكياء باسم « النفس الناطقة » ، والروح هى النفس الذى نفخه الله في آدم فجعل منه نفساً حية ( سورة الانفطار : ٨ ، وسورة الحجر : ٢٩ ) . وعلى هذا فإن الله وهو نور ( سورة النور : ٣٥ ) ، النفس من أمره ونوره (راجع سورة الإسراء : ٣٧ : «الروح من أمر ربى ») ؛ وفي هذا تقوم الرابطة بين النفس و بين الله : فكيانها من النور لأنها النظام ، ولأنها الأمر النالقي ، وفي هذا تقوم أفضلية نظام الروح على نظام المقل ، وليس هذا الأساس ، لا على أساس تحول الفكر المنطق ، تقوم أفضلية نظام الروح على نظام المقل ، وليس هذا كينة إشراق مثالى خالص ، ولا حكا تقوم أفضلية نظام الروح على نظام المقل ، وليس هذا كينة إشراق مثالى خالص ، ولا حكا أعنى بتوحّد الواحد » و يثير الرغبة في الموت كا أبداها موسى ، ورغبة الحلاج التي أشار إليها أعنى بتوحّد الواحد » و يثير الرغبة في الموت كا أبداها موسى ، ورغبة الحلاج التي أشار إليها

<sup>(</sup>١) ماسينيون : ٩ گلو ع نصوص غير منشورة ٩ س ١٨٩ .

 <sup>(</sup>٣) النس والترجمة في و ديوان الحلاج و ، تحت رقم ٦٦ ، وفي و عذاب الحلاج > ص ١٩٥ ؟
 قارن رقم ٦٦ :

یا سر" سر"ی تدرق حتی "نخنی علی وهم کل" نمی ( (۱) فیما ینطق بما سیتلو ، راجع « الألواح العادیة » ، مخطوطات پراین ، ورقة ۲ ۱ ۱ ۱ – ۲ ۱ ۱ ۱ .

المهروردي في هذا القام مورداً نطين من أهم النصوص . فهو يقول إن الحلاج قد أشار إلى رجعة النفس حينها صاح(١):

اقتـــاونی یا ثِقائی اِنَ فی قتلی حیانی و معــانی و معــانی فی عـــانی و معــانی فی مـــانی و هـذا أبضًا هو ما عناه بهذه الـــكلیات (۲۰ :

هبكانُ الجسم نورِيُّ الصميم تَمَديُّ الروحِ ديَّانُ عليمُ عليمُ عليمُ التُّرُب رميمُ عليمُ التُّرُب رميمُ

ولسكيلا يكون ثمت خطأ فى فهم الباعث على مثل هذا الدعاء الذي بتخذه السهروردى وصفاً لحاله ، يختم هذا المبحث الطويل فى معنى « القلب » بخاتم ما علّه الأنبياء ، فيو يقول: إن هذا ما علّه المسيح حين قال ، تشوقوا لرؤية أيكم فى السياء 1 وزاد على هذا فقال : أبى وأيكم ، وذلك لوجود نسبة من النفس إلى القدوس » وهى التي أشار إليها بهذه الكليات ؛ لا يصعد إلى السياء إلا من نزل منها (بوحنا ، أسحاح ٣ ١٣١) ، وعن نبينا ورد فى التنزيل: « ثم دنى فتدنى ، فكان قاب قوسين أو أدنى » ( سورة النجم : ٨ – ٩ ) فإن لم تتجرد نفسه عن مكان جسمه حقاً ، لن يكون قد دنى من اللامكان ( ورقة ١١٥٣) .

و يكفينا هذا أن نسجل أن السهروردي بفسر حالة الوجد التي اعترت النبي ليلة المعراج وفقاً للتفسير الذي قال به الحلاج : قالنبي ه وقد وقف حواسة البدنية ، خلف وراءه رغائبه ومشاعره ، وطاف بالحرم المحدود بقاب قوسين : ماهية الله الصافية (٢٠ . ولكن هذا النطاق حدّ ، ولذا فإن النبي لا ينفذ الماهية الإلهية إلا بروّية روحية ؟ و إلا لكان الحدمكانياً بدوره. وهذا هو بدون شك تفسير المدرسة الواحدية ؟ ولكن بقاء السهروردي على مذهب الحلاج

 <sup>(</sup>١) مطلع الفسيدة العاشرة المشهورة ( ٥ في الإغافة من غلبة الحالة ٤ ) ، راجع ٥ ديوان الحلاج ، ،
 س ٣١ -- س ٣٥ . وإلى الإشارة الواردة س ٣٣ للي ٥ لغات موران ٤ ، أضف ٥ الألواح المهادية ٤ ،
 ورفة ٣٥ ١ ١ .

 <sup>(</sup>۲) = دیوان الحلاج ۹ = تحت رقم ۹۳ ، ولل المصدر : السهروردی فی « البستان = الدوانی :
 أضف « الألواح ۹ : ورقة ۱۹۵۳ .

<sup>(</sup>٣) ما سينبون : • عذاب الحلاج • ، س ٨٥٢ وما يليها ، س ٨٦٠ وما يليها .

فى هذه المسألة الرئيسية ليحدّد مكانه فى تاريخ التصوف فى الإسلام . و إن رسالته الصوفية بكل دقتها هى التى أضفت طابع الحق على المعرفة النظرية بوصفها كال الدين النبوى ، ولم يشأ أن يفصل الواحد عن الآخر أبدأ .

\*\*\*

و إنا لنعرف كيف أجيب الحلاج إلى طلبته . والتفاصيل الخاصة بقضيته ومعناهـــا ومداها ، هـــذه القضية التي اهتزت لها بنداد طوال عَدة سنين في مستهل القرن العاشر (الميلادي = الرابع الهجري ، وقد تُوفي الحلاج سنة ٢٠٢م = ٣٠٩م) ، نقول إن هــذا كله قد أوضعه الأستاذ ماسينيون إيضاحاً كاملا حاسماً إلى حد أن كل أبحاثنا مدينة له في هذا الباب . أما قيما يتصل بحالة السهروردى ، فالملابسات التي أحاطت بهما أشد غموضاً بكثير . وما نعلمه مباشرة عن طريق تلميذه الشهرزودي هو أنه جاء من ديار بكر إلى حلب ف الوقت الذي كانت فيه حكومة هذه المدينة في يد ابن صلاح الدين ، الملك الظاهر<sup>(١)</sup> . فقامت صداقة عميقة مخلصة بين الشيخ الفي يبن ابن السلطان . ثم خاف لنا هذا المؤرَّخ لحياته (الشهرزوري) صدى للمحادلات المزايدة عنفاً والتي حرت بين السهروردي والعلماء والفقياء . ويلوح أن السهروردي قد خلع معهم كل تحفظ ، قصر ح بكل ما في أعماق فكره ، مستخدماً تعبيرات شائكة جداً . فما أسنح الفرصة إذاً ليس فقط عند الحساد والغيورين الذين دافع الشهرزوري بنبل عن شيخه ضد افتراءاتهم، بل وأيضاً عندأولئك الذين وضعت في أيديهم المسئولية السياسية في نظر صلاح الدين! في شذرة من حوار دقيق نقله إلينا مؤرخ لا يلوح أنه متهم بعطفه على الشيخ (٢٠) ، نرى أن التهمة الرئيسية التي وجهها الفقهاء ضد السهروردي هي أنه قال في كتبه إن الله علك ، إن شاء ، أن يخلق نبياً ؛ فأجاب السهروردي بأن الله قادر على كل شيء ؟ فقالوا : إلا على خلق نبي ؛ فأجاب سائلاً : هل الاستحالة هنا مطلقة أو غير مطلقة ؟ فقالوا له : أنت كافر . ويلوح كذلك أن ابن تيمية (٢٠

<sup>(</sup>۱) فيما يتعلق بتقاصيل موله ، رافع الشهوزوري ، فانزهة الأرواح، ، س٧٧ — ص١٠٠٠

 <sup>(</sup>۱) عماد الدين : «البستان الجامع» ؟ وهذا النص يسبيل أن يشعره كاود كاهان Claude Cahen
 ف = مضبطة الدراسات الشرقية » Balletin d'étades orietatales ، وهو الذي تفضل فنهني إلى الوضع الشار إليه هنا .

 <sup>(</sup>۳) راجع : ابنتیب و ۶ کلوعة الفتاوی ۶ ، الفاهم قام ۱۹۱۱ و چ ۵ ، س ۹۳ ، وقیه یقارن حالةالسمروردی مجالة ابن سیمین .

هو الآخر لم يأخذ على السهروردي شيئًا غير أنه ادعى النبوَّة . وهذه الدعوى تذكرنا بقضية مشهورة هي قضية الشاعر الكبير ، أبي الطيب a المتنبي» ، الذي ظل هذا اللقب مرتبطًا به أبدأ ، وقد اتهم بأنه مشترك في مؤامرة القرامطة ، تلك الحركة التبشيرية الاجتماعية التي اجتمعت فيهما دعوى الشيعة في الخلافة مع غنوص كانت كلته الأخيرة القول بنسبية الأديان (١). ومن الحق أن الجلاج قد استمار أشياء من المصطلح الغنوصي الإسماعيلي ، لكن بعد أن بدَّل في معانبها تبديلاً كاملا<sup>(٢)</sup> ؛ ومقياس هــذا التبديل يَمكن أن نقول إنه هو أيضاً المقياس الذي يحدد نسبة الطابع الشخصي الذي ير بط فيها بين الجانبين الكبيرين من نتاج السهروردي ، والمقياس الذي يكوَّن وحدتهما . بيد أنه من الجليُّ أنه في نهاية القرن الثاني عشر (السادس الهجري) كان صلاح الدين لم ينتصر على الخلافة الفاطمية إلا بعد جهد جهيد ، هذه الخلافة الفاطمية في القاهرة ، التي كانت الأمل الأكبر عند القرامطة ؛ كَا كَانَ لَا يُزَالُ فَ عَرَالُهُ مِعَ الفرنجِــة ، ولذا كان عليه أن يهتم بالخطر السياسي الذي كشف عنه العلماء والفقهاء في تقريراتهم إليه عن السهروردي ، قاتلين إنه لو ترك حياً ، لأفسد عقيدة الملك الظاهر ؛ و إذا أطلق سراحه ، عمَّ فسادُه في البلاد . ووفقًا لهذه التقريرات أرسل صلاح الدين إلى ابنه يأمره بقتل الشيخ. بيد أن الملك الظاهر لم يطع هــذا الأمر، لأنه كان يحبّ الشيخ . فاستأنف العلماء محاولاتهم عند صلاح الدين بمــا جمل هذا يرسل إلى ابنه مهدَّداً إياه بخلمه من إمارة حلب إذا استمر على رفضه . ما ذي جرى ؟ لسنا نعرف على وجه الدقة ، فالأخبار متباينة . بعضها يقول إن الشيخ مأت مُختوقًا ، والبعض الآخر يقول إنه مات قتلا بحد السيف : وقسم ثالث يؤكد أن الشيخ قد امتنع بنفسه عن كل طعام حتى دعاه الله إلى جواره .

حل سحيح أن الملك الظاهر قد انتقم من الذين اتهموا السهروردي ، فيها بعد أ مهما يكن

<sup>(</sup>۱) راجع ، ما سينيون : ه المنتي أمام العصر الإسماعيلي في الإسلام ، ه مذكرات المهد الترنسي 
Massignon : Mutanabbi devant 

Million ismutation del Islam (Mém. de ۱۹۳۹ 

بدمشق سنة ۱۹۳۹ 

Pilost. Fr. de Damas) 

ور بلاشير : ه شاعر عربي في الترن الرابع الهجرى - أبو العلب المنفي، 

الريس سنة ۱۹۳۵ ، من ۱۹۳۱ من ۱۹۳۱ 

ور بالاصطلاحات ، التي قام بهما ما سينيون في ه أخبار الحلاج ، ، 

ور با المحالفة المحاسة بالاصطلاحات ، التي قام بهما ما سينيون في ه أخبار الحلاج ، ، 

ور با به با من ۱۹۳۱ من ۱۹۳۲ .

من شى، ، فإننا لم نشأ أن نعلق أهمية على الملابسات الخارجية لهذا الموت. فمكانة السهروردى في « تاريخ النزعات الصوفية في الإسلام ، وهو تاريخ لا يخلو من مآس ، والصلة الروحية العميقة التي تربطه برجل كالحلاج ، أو يتليذ أحد النزالي ، وهو الشيخ الفتي عين القضاة الممذاني ، الذي مات مثله شهيداً بعد أن جاوز الثلاثين بقليل - هذه الصلة تقوم قبل كل شيء على نشابه طريقهم في الوجود والحياة ، كما تتحدد في توقيقهم ، وفي توثهم الشترك سعياً وراء الوث ، هدذا المكفر الذي فرض عليهم إيمائهم بميثاتي التوحيد نفسه أن بتظاهروا به (١٠).

وهكذا حاولنا في هذه الصفحات أن ندرك الوحدة الكامنة في هذا الفكر، وأن نفهم الأساس في هذا الوجود اللذين بديا لنا أول الأس عند السهروردي على أنهما تعبير عن العزم على متابعة تراث النبي وحكما، إيران، أعنى في اعتناقه لمدهب في النور جاء، في مقابل العلبيعيات السهاوية عند أرسطو، يعبّر عن نفسه بلغة علم الملائكة في إيران القديمة ؛ ثم رأينا كيف أن هذه المكلمة تستلزم وتولّد مقالاً في شكل أمثال، لأنها حادث واقعى فيه ينتظم النفس ذلك النور الدي يسبقها ويهيس عليها، وليست مجرد بحث نظرى ؛ وأخيراً رأينا هدذا الحادث وقد بلغ كاله في توحّد الواحد الذي يجر المؤمن به إلى الموت عامراً بنشوته، وها هنا باب لا تستطيع تحليلاتنا النفسائية أن تتجاوزه، وسؤال لا يستطيع أي جواب أن يقدم إلينا سرة و بَحَلّ مُعَمّاه.

لقد بدأ السهروردى حياته الروحية ينغمة من شعر الحلاج في التوحيد ا الأنوارِ نورِ النورِ في الخلق أنوارُ وللسَّر في سِرَّ السُيرَّين أسرار (٢٠) وقضى عمره يوقع عليها متنوَّع الألحان .

<sup>(</sup>١) أنوتم وإحماس سابق عبر عنهما بوضوح عين انفشاة الهمدانى ( الذى أعدم فى اللبلة الساجة من جادى الآخرة سنة ٢٥٥ه هـ ٧ مايو سنة ١٩٣١) ، فقال : • نبأل افته الموت والدمهادة ١٠٠٠ نسأله النار والنقط والحصير » ، راجع محمد بن عبد الجليل ، • الحجاة الأسبوية » Jaurani Asiatique ، يناير — مارس سنة ١٩٣٠ م ١٩٨٠ .

 <sup>(</sup>۲) ناسر اشییس فی و تلات رسائل ه سی ۵. Spies : These Treatises ۱ ۰ ه ورد فی ه أخبار الحلاج ، م برقم ۲۳ ( = ۱ دیوان الحلاج ، م برقم ۲۳ ) .

1. A. Ritter, Philologika, IX. Die vier Suhrawardi, I. Shihab al Dîn . . . al-Suhrawardi al Maqtûl (în Der Islam, 24. Band, 1937, Hell. 3-4, p. 270-286)

فيه تحليل ووصف لمخطوطات السهروردي الموجودة في استانبول ؛ تُبَت تمين بثلاث وتسعين رسالة .

Brockel nann, Geschichte der arabischen Literatur, 1, 436-438
واللحق ج 1 ص ۷۸۱

3. L. Mussignon, Recueit de textes inédits concernant l'histoire de la mystique en pays d'Islam. Paris, 1929

فى الصفحات من ١١٦ إلى ١١٣ : مقتبسات ، وعجل ترتيب تاريخى ممكن . وكتب الأستاذ ماسينيون الأخرى :

a. La Passion d'al Hallôj;

b. L'Essai sur les arigines du lexique technique.

a. Le Diwan d'al Hallaj;

وأخبار الحلاج . . ٥

فيها الملومات والإشارات الضرورية لكل بحث في بيان مكانة السهروردي .

ع - كتاب لاحكمة الإشراق، عليع حجر بطهران (سنة ١٣١٦ه = سنة١٨٩٨م).
ومعه في داخل النص شرح قطب الدين الشيرازي (المتوفي سنة ١٨١ه = سنة ١٣١١م) ،
وهو شرح متصل ؛ وتعليقات صدر الدين الشيرازي (المتوفي سنة ١٠٥٠ه = سنة ١٦٤٠م)
تعلاً الهوامش .

3. Max Horten, Die Philosophie der Erleuchtung nach Suhrawardi, Halle a. S. 1912

تعليل موجز جداً للكتاب السابق.

4. Muhammad Iqbal. The development of metaphysics in Persia. London. 1908, p. 121-150

عراض جید ، ولو أنه براعی مقولات فلسفیة عامة جداً . ومسألة الرابطة بین الحلاج # بین السهروردی لم یتعرض لها .

٨ - كتاب « هيا كل النور » ، طبعة القاهرة ، سنة ١٣٣٥ ه.

9. De Tempels van het Licht (in Tijdschrift voor Wijsbegeerte), januari 1916, 30-59.

ترجمة هولندية قام بها فان دن برج S. van den Bergh للكتاب السابق ، وزودها بتعليقات تبيّن الصلة بينه و ببن تيارات الفكر اليونانية .

12. Le Familier des Amants.

ترجمة فرنسية للرسالة السابقة ، مع مقدمة لمنزى كوربان (صاحب هذا البحث) ، وظهرت في « المباحث الفلسفية » ج ١١ ( ١٩٣٣ – ١٩٣٣ ص ١٩٣ – ص ٤٢٣ ) . Recherches Philosophiques

Le Bruissement de l'aile de Gabriel, Journal Asialque
 ( سالة آواز پر جبرتبل )

كتاب يشتمل على النص الغارسي مع ترجمة انجليزية لرسالة و صغير سيترغ و ورسالة « لغات موران » ، وكذلك ترجمة السهروردي للنص العربي « لرسالة الطير ا لابن سينا إلى الغارسية ؛ والنص العربي لترجمة حياة السهروردي الواردة في « نزهة الأرواح » للشهرزوري (راجع النقد الذي كتبه باول كروس في « مجلة السنشرة بين لنقد الكتب » Orientalistische (راجع النقد الذي كتبه باول كروس في « مجلة السنشرة بين لنقد الكتب » Literaturzeitung ، سنة ١٩٣٦ عمود ٥٢٩ — ٥٤١).

15. ترجمة فرنسية ليمض عما في السابق Deux épitres mystiques de Suhrawardi d'Alep par H. Corbin: Epitre de la modulation du Simorgh et Epitre de la langue des fourmis, in Revue Hermès, 3° série, III, 1939

أرى من الهم أن أسجل منذ الآن مشاهدة توضح الصلات بين الصوفية في الإسلام والصوفية المسيحيين السريانيين ، في مجال الشجرية الإشراقية هدذا . أجل إن الأفكار والمصطلحات ترجع فيا بينهما إلى أصول بعيدة ومشتركة ، لكن ثمت ماهو أكثر من هذا. فقد قام فنسنك ببيان أوجه الاتفاق (والاستعارات) بين تتاج الفزالي (المتوفى سنة ٥٠٥ه = سنة ١٢٨٦ م) و بين نتاج العالم اليمقوبي الكبير إن العبري (المتوفى سنة ١٢٨٦ م ج مدهم منا يلاحظ أن الإشارات التي يلجأ السهروردي في مقدمة رسالته في وصف السيسراغ ، الصوفى ، قد أخذها ، وبحرفها ، إن العبري في مقدمة كتابه في الحامة ، الواضح أن الأمر هنا لا يتعلق بالسيسراغ ، ولا حتى بالحامة القاتلة ، رسولة نوح ، ولكن الواضح أن الأمر هنا لا يتعلق بالسيسراغ ، ولا حتى بالحامة القاتلة ، رسولة نوح ، ولكن بالرمن الصوفى للروح القدس .

١٦ - ٣ كَلَّةُ النصوف . ( يحضر اشيبس الآن نشرة لنصها العربي ) .

١٧ – ترجمة فرنسية السابق مع تعليقات ( ستظهر ف = مجلة الدراسات الاسلامية =
 ( Revue des Études Islamiques ) .

۱۸ --- «كليات ذوقية ونسكتات شوقيسة » . راجيع أرِيَّ : فياولوجيات ، ، تحت رقم ۲۱ ،

وراجع «فهرست المخطوطات العربية في معهد اللغات الشرقية عدينة سان بطرسبرج» ، منة Les manuscrits Arabes . . . de l'Institut des Langues Orientales ۱۸۹۱ سنة ۱۸۹۱ وفيه ورد د جونتسبرج D. Günzburg النص الكامل (ص ٢ – ٩) لرسالة مجهولة تكون القسم الثاني من الخطوط رقم ٢٣٠ (ورقة ٢١ – إلى ١٧ س) . ولقد استرعاني اتفاق العنوان فقمت عقارتها بالمخطوطة أسير الدين ١، ٤٥١ ، ورقة ٣٧ س -٤٢ س ، فوجدتها عي بعينها رسالة السهروردي . وعلى هذا فإن هذه النشرة ، برغم كل ما فيها من أخطاء ، قد كانت أول نشرة ظهرت لنص من نصوص السهروردي ، دون علم من الناشر بذلك .

# رسال: « أصوات أجنح: جبرائيل »\*

الرسالة الصغيرة التي كتبها السهروردي بعنوان «آوز پر جبرئيل» يا هي جوهمها قص لرؤيا ساوية وقعت له ذات ليلة ؛ وفي خلال هذه الرؤية تلقى من شيخ حكيم أتى من مكان وراء المكان علم أسرار نشأة الكون ومبادى، الحياة الصوفية . فيعد التحميد المهود نعلم أن الدافع إلى كتابة هذه الرسالة كان مناقشة ألية جرت في محفل من الناس ، ثم يعرض لنا المصنف الظروف التي وقعت فيها هذه الرؤيا ( الليلة ، واختفاه الصور والعلائق الحسية ) ، و بعد أن ذكر ما استشعره من خوف في أول الأمر وهو في حضرة هذا الشيخ الحكيم الذي لبس شيئا آخر غير « العقل الفعال » ، أفشأ يقص علينا حديثه معه .

وفى وسعنا أن نميرٌ فيها قسمين وفقاً لما ورد فيها من تعليم يناظر التكوين الروحى المزدوج الذى يجب أن يظفر به الصوفى الكامل .

فى الأول نجد النقاط الرئيسية فى المذهب الكونى النقليدى: ٥ صدور » المقول والأفلاك، وما بينها من علاقات متبادلة 1 رايجاد المناصر، وإنجاد عالم الكون والنساد. بيد أن العرض هنا ليس عرضاً تعليمياً 1 فالحسكيم المتحدث هنا لا يقيم الحجج ولا يعقد العراهين من أجل إقناع السامع، بلكل إجاباته تلقى تحت ستار الأمثال، وفي تبادل الأمثلة

کتب هنری کوربان و پاول کروس مقالة بعنوان : « أسوات أجنعة جبرائبل » فلسهروردی .
 رسالة فلسفية سوفيسة ، فتسرها و ترجها مع مقدمة و تعليقات هنری کوربان و پاول کروس » فی « الحجلة الأسيوية » ۱۹۲۵ می ۱ مدر پولیه - سبت پر سنة ۱۹۳۵ می ۱ می ۱ ۸۲۰۰۰

Subrawardi d'Alep. Le broissement de l'aile de Gabriel, traité philosophique et mystique, publié et traduit, avec une introduction et des notes, par H. corbin et P. kraus

وقد ترجنا منها عنا القصل التائي كفدمة للترجة العربية لرسالة السهروردي هذا ؛ ثم ترجنا الصرح الفارسي الذي وضعه شارح بجهول الاسم ( وجد النساشران شرحه هذا في الخطوطة من شهيب على باشا يرقم ٢٠٠٣ ورقة ٢٠٠٠ ب إلى ٢٠٠١ ب وناريخه سنة ٢٣١ هـ ؟ واجع = . وتر في بجلة و الإسلام ه يرقم ٢٠٠٢ ورقة من ٢٠٠١ ب عن القارسية وعن الترجة الترقيبة التي وضعها الناشران. أما ترجة نس رسالة السهروردي غسما إلى العربية — وهي الترجة الواردة هنا — فقد وجدها الأستاذ أما ترجة نس رسالة السهروردي غسما إلى العربية — وهي الترجة الواردة هنا به فقد وجدها الأستاذ ما مسينيون في الأوراق التي خلفها المأسوف على شيابه المناز باول كروس ، ولا بد أنها من عمله ، وقد الشرحا - على طفا ، إلا في قبل جداً من الواضع — ، بعلا من قيامنا بترجفها من جديد ، إحياءاً لذ كرى هذا العالم الذي كان انتجازه أ كبر خسارة في تاريخ الاستشراق المامر .

والأجوية يتوالى موكب الصور دون أن يكون عجوعاً متجانس الأجزاء . وليس في هذا كله تمثيل ه رمزى به للحقيقة الواقعية ؛ فالصور المستخدمة ليست في تناظر ولا محاكاة للأشياء ؛ وليس في مقدورها أن تكون سلسلة متصلة مساوية مناظرة لها تكفي نفسها بنفسها ؛ إن هي إلا دليل للتأمل الباطن ندعو إليه الأشياء التي لا تدل عليها هذه الصور ، بأن توحى بوجود مماثلة في أحوالها وأحوال الأشياء الحقيقية (راجع التمثيل عبالركوة ذات الأحد عشر يؤمنها به ، وبالأرجاء التي يديرها أولاد ، الح ) . وقيمنها من حيث كونها رموزاً ليست في مشاركتها في وجود الأشياء ، وإنما في قعل الفكر نف .

ولامناص لنا من الاعتراف بأنه لولا الشرح الذي وضعه لها شخص يجهول الاسم والذي كان لنا في هذا خير دليل ، لمماكان في استطاعة فكرنا نحن أن يقوم بهذا الفعل من أول لحظة ، ولأمكن أن تظل قيمة هذه التشبيهات بجهولة كأمها ألفاز ومُعَمَّيَات .

و بعد هذه الأسئلة المتصلة بنشأة العالم يطلب الرائى (السهروردى) من هذا الحكيم أن يعلمه لا علم الخياطة ع . هذا العلم الذى صرح عنه من قبل فقال إنه حرفته الرئيسية . لكن هذه الخياطة ليست إلا إحداث الحوادث فى العالم الدفلى ، أى تركيب الهيولى والصورة . لذا لا يستطيع الحكيم أن يجيب التلميذ إلا بقوله إن هذا العلم غير مبسّر النوع الإندائي ؛ وكل ما يستطيع أن يعلمه إياء من هذا العلم هو « قدر ما يمكنك من تصليح خرقتك الخشنة المرقعة » . وهذه المعرفة الجزئية المآخوذة عن العملية الكونية ليست إلا الطب (۱) . وهذا يمكن أن نعد المرحلة الأولى من مراحل التعليم الصوفى قد انتهت .

والقسم الثانى فيه مجموعة من الأسئلة من نوع آخر مختاف تماما . بل إن الاصطلاحات نفسها لتتغير تفتيراً محسوساً . فبدلا من الصور التي كانت في القسم الأول ترمى إلى معارمات كونية وفزيائية ، نشاهد هنا سلسلة من الاصطلاحات والرموز الدينية تماماً ، وتعبيرات قرآنية ( السكلمة ، الروح ، اللوح ، الح ) ، وتفسير كثير من الآيات القرآنية ، وذكر الأبجدية الصوفية ( الجفر) ، الح .

 <sup>(</sup>۱) قارن هــذا بدور الطب في نهاية د رسالة الطبر » لاين سينا ، وهي الرسالة التي ترجها السهروردي من بعد إلى الفارسية .

ثم يسأل صاحب الرؤيا الحسكيم الشيخ فائلا : ﴿ عَلَمْنَى الآن كلام الله ﴿ . واللهجة هنا تختلف تماماً ، بيد أن الجواب فيه تحفَّظ : ﴿ ما دمت في هذه القرية فلا يمكنك أن تتملم كثيراً من كلام الله تصالى . ولسكنى أعلَّمك قدر ما أنت مُيَسَّر له » . وهنالك يلقنه الشيخ حروف هجاء مجيبة استطاع بها أن يفهم معنى كل سورة من سور القرآن ، وهي معاني لا تستطيع الحدود ولا الأقيسة أن تدركها .

ومن العسير جداً أن نقوم بتحليل دقيق وعَرْض يخضع لجدل السؤال والجواب وما يستلزمه من عفو الحديث . يبد أننا أود مع ذلك هنا أن أنجمع عناصره حتى يسمح بزيادة فهم ما أيتلكي في سياقه . إن هناك مسائل ثلاثاً تسود هذا القسم من الرسالة : الأولى مسألة الروح (الروح القدس والروح الخلوقة) ا والثانية ترد في سياق التحدث عن «جناح جبرائيل» بوصفه مبدأ النظام في السالم السفلي ، فيذكر «صدور » الكلمات أو الأنوار ، وآخرها جبرائيل نفسه ؛ والمسألة الأخيرة هي التي يُتتحدث فيها عن جناحي جبرائيل : الجداح المضيء والجناح المظلم ، و يُحكّشَف عن معنى كليهما .

والسألة الأولى بمثابة تقديم ومدخل للمسألتين الأخريين، لأن جبرائيل هو نفسه الروح القدس، فلا بد إذن من بيان مكانته في المدارج الكونية . إن لله كلات كبرى هي الأنوار الصادرة عن نوره ؛ وجبرائيل آخرها ، فهو الملك الذي بعته الله لينفخ في آدم من روح الله لما أن خلقه ؛ وهو كذلك الملك الذي أرسله الله من بعد إلى مريم . وتتاو هذا شواهد عدة من القرآن على أن الروح القدس معناها جبرائيل وأنها هي الكلمة . وبنو الإنسان م الكلمات الصغرى # الصادرة عن هذه الكلمة .

وقوله إن لجبرائيل جناحين بجر إلى إشارة سريعة إلى أسرار علم الملائكة و بخاصة إلى معنى عدد الأجنحة التي منحها الله لكل درجة من مدارج الملائكة ( راجع سورة الملائكة : ١ ) . ولكن ثمت هاهنا مشاكل من الغموض يحيث برفض هذا النص أن يطيل القول فيها . وفي مقابل هذا ثرى أن معنى جناحي جبريل يغضي إلى عرض مسهب الثنائية التي تقوم أصلاً للطبيعية المخاوقة . و يمكن أن نقارن هنا بين الطريقة التي يعبر بها السهروردي عن حال العالم ملتجناً إلى الرمن بالجناحين ، و بين التلاث : جال ، عشق ، قلق — وهم الأخوة » الثلاثة المتولدون عن العقل الأول ، كما يبدون في مقدمة رسالة « مؤنس « الأخوة » الثلاثة المتولدون عن العقل الأول ، كما يبدون في مقدمة رسالة « مؤنس

ومن بين الإجابات الآخيرة التي يختم بها الحوار ، ترى واحداً منها بجيب عن سؤال عن كل هذه النشيهات : « قلت الشيخ : فاهى ، في آخر أسرها ، صورة جناح جبرائيل ؟ فأجاب : يا عاقل ! كل هذه الأشياء لبست إلا رموزاً إن عَلمتها على ظاهر معناها كانت تخيلات لا حاصل لها قط » . وترى جواباً آخر ببين أن هذه القرى التي يتحدث عنها القرآن ( سورة النهاه : ٧٧ ) ، وهي \* الظالم أهلها » ، تدل على مقام \* الكلمات الصغرى » ، معبدها الخاضع للفنا، والقاد ، ولكنها هي نفسها خارجة عن الزمان والحكان .

وهنا لا تنتهى الرمالة بنتيجة ثابتة كا هو الشأن في ختام المساحث التعليمية ذات البراهين . ويطلع النهار ويجد التلميذ نفسه وحيداً ، يعمره شوق لا يبلغ مداه التعبير . ولا جدوى بعد في الدموع والصيحات ؛ وما يبتى هو الدعوة المضمرة المتضمنة في مستهل الحديث : « ما دمت في هذه القرية ، فلا يمكنك أن تتم كثيراً من كلام الله تعالى » . ولهذا فالواجب إذاً ألا يفكر ، بل أن يرحل ، ويعود ضلا إلى يبته . أما معنى هذه العودة فقد شرحه السهروردي في موضع آخر .

# رسالة أصوات أجنحة جيراليل

# للشيخ شهاب الدين يحيى بن حبشى بن أميرك السهروردى المقتول

بسم الله الرحمن الرحم ، تقديس دون نهاية يحق لحضرة القيومية وحدها ، وتسبيح دون قصارى يجدر بجناب الكبرياء من غير شريك . سبحان القدوس الذي هوية كل ما يمكن أن يقال له ، ه هو ه ، تُستمد من هويته ، ووجود كل ما في الأماكن اشتق من وجود ؟ من لا يمكن عدم وجوده . وصلاة وسلام على روح السيد ( محمد ) الذي يفيض ضوء طهارته على انخافقين ، و يصل لمان شماع شرعه إلى المشارق والمقارب ؛ وعلى أصحابه وأنصاره جميعاً .

#### مقيدمة

حدث في يوم من الأيام في محفيل ناس قد أصاب بصرهم الرمد ، أن رجلا سخر بمناصب سادات العلريقة وأممتها ، ولقصر نظره تكلم من غير روية في مشايخ السلف ، ولأجل تقوية رأيه المنكر ، استهزأ بمصطلحات المتأخرين ، حتى باغت جسارته أن أورد حكاية عن الأستاذ أبي على الفارمذي (١) رحمه الله ، فاثلا : إنه سُئِلَ لِم سَمّى ذوو الخرقة الزرقاء (١) بعض الأصوات أصوات أجنحة جبرائيل . وقال السائل : إنك أنت أحد أصوات حواسًك تنبعث من صوت أجنحة جبرائيل . وقال السائل : إنك أنت أحد أصوات أجنحة جبرائيل . وقال السائل : إنك أنت أحد أصوات أجنحة جبرائيل ، وقال السائل : إنك أن أحد أصوات أجنحة جبرائيل ، وقال السائل المنافل ، إنك أنه أحد أصوات أجنحة بعبرائيل ، وقال السائل المنافل ، إنك أنه أحد أصوات أجنحة جبرائيل ، وقال السائل ، إنك أنه أحد أصوات أجنحة بعبرائيل ، وقد أبي ذلك الخصم المتصف أن يعترف عمل هذا الكلام قائلا : ماذا

<sup>(</sup>۱) هو أبو على الفضل بن عمد الفارمذي . تلبيذ أبي الناسم التشيري (صاحب و الرحالة = المروفة باسمه) وأستاذ الغزالي ؛ كان أحد الصوفية الذي قالوا ، بالنوقف » في مدألة الملاج . راجع : حصوم على شاه ، كتاب ، قاريخ الحقائق ، (طبع حجو يطهران سنة ۱۳۹۱) من ۱۳۶۷ ؛ وجامي ، و النفعات ، في شاه ، كتاب ، نشاو وليس ۴۱۹ — من ۱۳۸۸ ، من ۱۳۹۹ – من ۱۳۸۸ ؟ والعطار ، و تذكرة الأولياء ، ، نشر تبكلسون Nicholson ، ج ۱۱ و ج ۲ ، انظر فهرس الأعلام تحت الملجوب ، نشر تبكلسون Zukovski ، ج ۱۱ و ج ۲ ، انظر فهرس الأعلام تحت الملجوب ي ، نشر الشكوفكي Zukovski من ۲۱۱ .

<sup>(</sup>۲) فيا يتعلق بالون الأزرق لحرقة الصوفية ، راجع أو تو برتسق ، « رد النزال على الإباحية » . (۱۹۳۴ في الباحية » . (عاضر جلسات أ كاديمية بايرن للعلوم ، القسم القلسق الناريخي ، لسنة ۱۹۳۳ ، ج ه أسنتن سنة ۱۹۳۳ مي . ۹ معلق ما بايد المعلق و وود القديم ، ۱۹۳۵ مي Ak. B. Wiss., Phil. hist. Abt.) Die Person Muliammads

عن ساعد الجد لأزجره بثلث الجدّة نفسها في سبيل الحق ، ورفعت ذَيْسل المبالاة إلى كتنى، وطويت كُمّ تحملي واعتمدت على را كُبة الفطنة . وسميته على طريق الشتم بليداً عامياً، وقلت ، إنني سأشرح لسكم أصوات أجنحة جبرائيسل بعزم مصم ورأى صائب . فافهم أنت ، إن كنت رجلا وكان فيك خُلق الرجال .

# ولأجل هذا أدعو هذه المقالة باسم أصوات أجنحة جبرائيل . سيدا الحديث

في يوم ما انطلقتُ من حجرة النساء (١٠) وتخلصت من بعض قيود ولفائف الأطفال (٢٠)، كان ذلك في ليلة انجاب فيها الفَسَق الشبهي الشكل مستطيراً عن قبة الفلك اللازوردي ا وتبددت الظامة التي هي شقيق المدم (٢٠)على أطراف العالم السفلي .

وبعد أن أمسيت في غاية القنوط<sup>(١)</sup>من هجات النوم أخذت شممًا (<sup>٥)</sup>في يدي متضجرًا،

(١) صهر: أى تخلصت من أكدار عالم الأجمام. وهو ينسب الأنوثة إلى هذا العالم بسبب أنه محل الإحساس والتسهوات ودار للذائد الطبيعية . فارن ما يقوله فى « التربة الغربية » : « أخذونا مثيدين بسلاسل وأغلال من حديد » ( ورقة ٢٠١٥)؟ « نجانا الله من أسر الطبيعة وقيد الهبولى » (ورقة ٣٠٠). سد وهذا السكلام يكاد بنصه أن يكون هو نفس السكلام الوارد فى رسائل إخوان المنفا (النسم الرابع) .

(٣) سمه : يقدد بهذا العدم فناء عالم المحسسوسات أمام بصر وفراغ من كان مشغولا ، لأن عدم الاشتغال هو من خواس اللهل ، واجع كمقلك : • الغرية = (ص ٢٦ ب) ، ففيها أن معراج النفس = لذا أسيتم = ، وكذلك : • وبينا نحن في الصدود ليلا وفي الهيوط شهاراً = .

(٤) سمه : أى بعد أن يتب بديب القيود الحدية ؟ لأن النوم الغالر في العلائق الجديانية ، فإذا النبه الإلدان من لومه يدرك عالم المقولات ويكنشف النبيبات ويحيط بالفيبات الحقيقية ، كا قال أمير المؤمنين على كرم الله وجهه : • الناس تيام ، فإذا مانوا النبهوا ، ولسكن هذا النبه إلى عالم الماني موقوف على موت عالم الممورة ( الجدياني ) ، وقد قال نبينا عليه السلام في حديث مشهور بياناً السرور الناس السكائنات الموتوا قبل أن تحولوا قبل أن تحولوا بالموت الطبعي ، أو (كما يقول هذا البيت الفارسي) :

قبل أن تشعر بالموت الطبيعي جرب الحمل لجنبات النعيم -- وفيها يتطق بهذا العني المزدوج للموت ، واجع ابن سينا : « رسالة في دفع الفع من الموت ، ، نضرة ميرن ، رسائل صوفية لابن سينا ، الكراسة الثالثة ، ص ٢ • من النعن العربي ،

وه) سمه : يقصد المؤلف بهذا الشمع ، المقل؛ بمنى أنه هو الذي يرشد النوع الإنساني بغضل النور =

<sup>=</sup> الذي يهدى الإنسان من حضيض التقاء لمال أعالى السعادة . وفي الفرآن السكريم والأساديث النبوية وكلات المرتشى على دلائل على حدا ، ولا داى لذكرها هنا خوف الإطالة .

<sup>(</sup>۱) : معنى هـ خا النمبر الرحمزى غير واضح غاما . فإذا كانت و الأم ، معناها الهبولى ، أى الجسم ، في مقابل الأب ، أى النقل ، فإن د رجال فسر أمى ، يمكن أن يقسد بهم الهواس الباطنة ؟ ولذا يعب إذا أن نعلى لسكلمة د النماء ، المذكورة من قبل معنى ه الحواس الظاهرة ، ، وأن نقهم ، الأطفال ، يعمى العلائق الحسية المادية عامة . ويجوز أيضاً أنه قصد إلى النسوية بين ه الأم ، ، والنفس ، والشار ، بحدف كله د مادر ، ، قد تجنب عدم الشكلة ؟ وتراه يتسرح العبارة : « وقصدت إلى رجال النمس ، مكذا ، ه لما أن انطفت من حبرة النساء ، ومعناه العلائق الجسمانية ، قصدت قصر الرجال ، أى المنالم الروحاني والملائكة ؛ وهذا هو ابتداء سلوك الطريق إلى العالم المعتول ، .

 <sup>(</sup>٢) سمه : يقصد بتطلع أنجر الإرادة النبية وظهور أثوار عالم إلهي .

 <sup>(</sup>٣) سمه : يقصد بالدهليز ( خانسكتاه ة وجود نفسه ، وبأنيه علة وجود نفسه ، وهي العلى . فإذا كان هذا حقاً ، يمكننا إطلاق قبل الأب على قبل العلة . ويقصب بدخول الدهليز سر باطنه والنفكر في أرجاء نفسه .

<sup>(2)</sup> سمه : يقصد بهذين البايين ، النفس والجسم ، فإنهما بابان أحدها لعالم النفسانيات والآخر لعالم الجسمانيات أ والباب الذي إلى المدينة بحدد النعاق بعالم الأجسام ، والباب الذي إلى الصمراء والبسانين يحدد النعلق بعالم الأرواح .

 <sup>(</sup>ه) صه : أي ترك المحسوسات وانجهت إلى المنولات.

<sup>(</sup>٦) صهم : برؤية حؤلاء الشيوخ العشرة يكشف المعنف عن المغول العشرة التي هى فوق دنس الهيولى ، ومقدسة عن المواد الجسمانية ، يعنى الكشفت لى الملائكة المقريسون من الله الذى يلازمون سرعنة الله الميسب ، وهم الوسائط بين واجب الوجود وبين النفوس الإنسانية .

 <sup>(</sup>۲) مع : كأن جالم وكالهم كانا عضين وكل الكالات المكنة كانت موجودة فيهم بالفعل ،
 وظرأ إلى هيئتهم المكبرى وعظمتهم بني نظر يصيرتى المنجه إلى جالهم ساكنا من النجير .

رويداً إلى الأمام (1)، قاصداً للسلام على الشيخ الذي وقف في طرف الصف (1). غير أنه بسبب غاية حسن خلقه سبقني بالسلام وتبسم في وجعى تبسما (1) لطيفاً حتى تجلى شكل نواجذه أمام حدقتي (1). ورغم مكارم أخلاقه وشيّمه بقيت مهابته تغلب على نفسى. فسألته قائلا: من أن أقبل هؤلاء السادة يشرفونني ، إن جاز لى السؤال (2)؛ فأجابني ذلك الشيخ الذي على طرف الصف فقال: إننا جماعة متجردون (1)، وقد وصلنا إليك من حيث أن لا أن (1).

لم أفهم مقاله . فسألته: في أي إقليم توجد نلك للدينة ال فقال: في إقليم لا تجد السباية إليه مُتَّجَها (٨). وإذ ذاك علمتُ أنه شَيْخُ مُطِّلِع (١). قلت : أخبرني وكرامتكم ماالذي يشغلكم

(١) سمه : لم أجد نفسي بعد على استمداد للاتصال بهم والتجدث إليهم ، فطرأ إلى ذكرى بعض التصلق المادي والفت حائلة بيني وبيشهم .

( ٧ ) سمر : العيخ الذي وقف في طرف الصف يمثل النقل النمال . فإشارة الصنف إلى أنه في طرف الصف إلى أنه في طرف المسف إلى أنه واحب الصور الممثل إنما الأن وجوده وحرابته متأخران عن المقول الأشرى . ويسمى آخر المقول الأنه واحب الصور المستمدة لتقبّلها ؟ وهو الواسطة بين واجب الوجود وبينه النفوس البشرية ، ويسمى أيضاً روح المقدس ، وفي الشرع يسمى جبرائيل .

(١ سمه : يفصد بتبسمه انكتاف العلم وفيض الشيخ به واستعداده هو لتفيه . — وعكننا مقارئة هذه الفقرة بالفقرة الموجودة ه في رسالة عي بن يفغان » لابن سبنا ال نشرة مين الذكورة ، الكراسة الأولى) ، فقيها يوصف ظهور المقل القمال على هبئة شيخ حكيم ؟ بل تجدفيها أيضا هذه الجزئية النفسيلية المي تشير إلى أن الشيخ هو الذي بدأ بالملام ( النس العربي ، س ٢ ) ، وشارح ابن سبنا يرى يحق في هذه اللغة ومنها جديداً ( الموضم نفسه ) .

( ؛ ) راجع بعدُ نفس التعبير خاصاً بالصلة بين الحادم الحيشية [  $\simeq$  الهبولي ) وبين العبيخ .

( ه ) ترجَّة الكلمة : • بن خرده » ( المخطوطة 1 ) غير يقبنيـــة . وقد استبدك يهــا المخطوطة ب بالكلمة : • خير ده كه » .

( ٦ ) سمه : يتبتون عدمهمن المكانالاته من خواس الأجمام ، والعقول روحانية مطلقة لآنها مجردة عن المواد الفلكية .

 (٧) سم : « تاكنا آباد »، معناها سلب الأينية التي هي من الأعراش الجسمانية ولحدى المفولات العشير . وحرسم « الأبن » بأنه الهيئة العارضة الجسم في نسبته إلى المسكان -

( ٨ - سمه : كال ما يشار إليه بالأصبع فهو جسم ، وتحق قد قينا الجسبية عن العثول .

( ٩ ) صه : أي اعترفت يتجردهم عن المادة .

أكثر أوقائكم؟ قال: إن حرفتنا الخياطة (١) وكل واحد منها يحفظ كلام الرب عن سلطانه (٢)، وإننا لمسائحون (١). سألته : قُلُ لَى لماذا يُظهر هؤلاء الشميوخ الذين يقفون على وأسك ملازمة السَّمْت ؟ فأجاب : لأجل أن أمثالكم ليسوا أهلا لمحاورتهم (١) . أنا لسانهم (٥)، وأمّا هم فلا يكلمون أشباهك .

فرأيت رَكُوَةً ذات أحدَعشر لِنْبَا<sup>(٢)</sup> مطروحةً في صَحْن وفي وسطها قَدْر من الله ، وفي وسط الله رمل ميّاسك (٢) ، وعلى جوانب ذلك الرمل يتحرك حيوان عديد (٨) .

وفى كل طبقة من طبقات الركوة ذات الأحد عشر ثنيا ، أعنى في كل خلية من الخلايا التسمعة العليا ، كان قد أُثبِتَ زُرْ نَيِّر ، إلا في الطبقة الثانيسة التي كانت أزرارها(١٠)

- ( ٢ ) صهر ترتصد بحفظ كلام الرب العلوم والمعارف الحاسلة فيها من الواحد .
  - ( ٣ ) سمه : يقصد بالسياحة انتشار فوالدهم على الموجودات .
    - ( 1 ) سمه : لا يسلح كل عقل للانسال بفرجهم .
- ( ٥ ) سمه : كل فيض بحتويه استعدادك ، أما الذي أفيض يه يوصلي وسيطهم .
- ( ٦ ) سمه : يقصد المؤلف بهذه الركوة ذات الأحد عصر تنبأ ، كرة العالم ؟ وتبسة من هذه الثنايا
   هي الأفلاك التسمة ، والانتان الآخران أحداثا المنصر الناوى والنائي المنصر الهوائي ، لأن المنصر الناوى بحيط بالمناسر الهوائي ، وكلامًا محاط بالأعلاك .
- (٧) سمه : يقصد بالقدر من الماء العنصر المائي ؛ وبالرمل المباسك مركز الأرض ، وبهذا يكون قد ذكر العناصر الأربسة . وهو لا يغول بأن تحت ثلاثة عصر ثنباً ، لان جوهر الماء ومركز الأرض لا يدخلان فيها ، لأمهما معاً في حاجة ضرورية إلى شيء محبط ؛ وهو يذكر هذه الثنايا الأحد عصر نظراً لمل كروبتها واستدارتها وإحاملتها .
- ( ٨ ) سمه : يقصد بهذا جنس الحيوانات ، وتحته أنواع كثيرة ، مثل الإنسان ( والقرس ) الح ،
   وكل نوع له أصناف كثيرة ، مثل الروسى والحبشى الح . ، وكل صنف يشمل أشغاصاً وأفراها كثيرة مثل زيد وبكر الح الذين يسكنون الربع المصور من الأرض .
- (٩) سمه : يعنى أنه بوجد نى كل من الأنلاك النسعة كوكب درى ، اللهم إلا تى الفلك النامن :
   فقيه ركزت كواك كتبرة .

<sup>(</sup>١١) صهر : بقصد بالحياطة أنه بهت الصورة إلى الهبولى المستمدة لها يحسب حال هذه الهيولى ؟ فإن الحياطة هن التي تعطى القميس صورة القميس ، وهن العلة الفاعلية للقميس ، وكذلك الحياطة هن انتظام سلملة الموجودات بصورة مناسدة .

النيرة كثيرة جداً مرتبة على نمط تلك العائم المنربية التي يضعها أسحاب التصوف على رؤومهم (1). أما الطبقة العليا فلم يكن فيها أى زر (٢). ومع هذا كله كانت تلك الركوة في غاية الاستدارة على صورة كرة (1). ولم تكن فيها فرجة ، والواقع أنه لم يكن على سطوحها رئتي ولا فتق . وقد كانت تلك الطبقات التسع من غير لون . ولأجل ما هى عليه من غاية اللطافة لم يَحْتَجِب شيء مما في مقاعيرها (١) . ولم يتمكن أحد أن مجرق تلك الثنايا النسع العلميا (١) خرقاً ، ولمسكن من غرق الطبقتان السفيتان (١) .

فسألت الشبيخ ؛ ما هي تلك الركوة ؟ قال : إعلم أن الذي الأول الذي جِرَّمه أعظم من جنلة الطبقات (٧٠ يتصرف في ترتيبها وتركيبها ذلك الشبخُ الذي يقف فوقهم جميعا ، وكذلك الشبخ الثاني في الثني الثاني ، والثالث في الثالث وهلم جرا إلى أن يصل إلى .

(١) لمل العائم المنوبية ترمن هذا إلى حركة الأفلاك ودوراتها من النوب إلى المصرق . وعلى
 عكس أرسطو برى كثير من القلسكيين العرب أن الثلث الثامن يتحوك هو الآخر من النوب إلى التعرق .

( ٣ ) سمه : الفلك التاسع خال من الكواكب ، وهو أعظمها ، والسبب في أن العبيخ يتحدث عن الطبقة الأولى والثانية ، ويقسد بهما الفلك الثامن والتاسع ، وهما ظلك البروج والغلك الأعظم ، هو أن بسيرته تحيط بكرة الأفلاك ؟ وما هو بالنسبة إلينا طبقة ثاسعة ، هو بالنسبة إليه طبقة أولى ، الح .

( ٣ ) سبم : يعنى أن كرة الأفلاك لها حرك غاية فى الاستدارة ، ولا تتبل الحط المستنبع ، الذى فيه النفطة تماذى النقطة .

أ ع ) سهر : إنه لا لون لها ، لأن السطح المتعر منظور من خلال السطح المحدب إ فإن الكتافة تحول دون رؤية ما ورامعا . وعلى هذا فنحن ترى كل هذه البكواكب من خلال الفاك الأول ، على الرغم من أنها تضيء فى الواقع من أعلى الثلك النامن ، أعنى فلك البروج . فواضح إذاً إنه إذا لم تحبب الأفلاك بضمها بعضاً ، فهذا إنما برجع إلى غاية اللطافة فى أجرامها وإلى شفوفها وعدم لوثها .

( a ) سمه : بريد المستف أن بقول إنه لا يمكن فتق الأفلاك ولا رثنها ؟ وعند الحكماء (الفلاسفة)
 براهبن عاطمة على أن أجرام الأفلاك غير قابلة الفنق والرتق ؟ وليس هذا موضع إبرادها .

(٦) سمه : يشير المؤلف للى صعوبة رئق فلك النمار وقلك المخواء ، وإلى الطاقة مناها قبول الانتسام إطلاقاً .

(٧) سه : أعلم أن الصنف يقصد ولطبقة الخلسى الفلك الأعظم ، وبالشبخ و الذي يقف فوقهم جيماً ، المقل الأول ، يمنى أن الفلك الأعظم معاول للمقل الأول ؛ ويقصد ولطبقة الثانية فلك البروج الذي هو معاول للمقل الثانى ، وهكذا دواليك ، وعلى هذا النقدير فإنه من الواضح أن هذه الأفلاك النسعة معاولات للمغول النسمة . أما الطبقتان السفليان والفدر من الماء والرمل فإنها معاولات كلها للمقل القمال .

وهؤلاء الأصحاب والرفاق التسعة يبدع كل واحد منهم واحدا من تلك الثنايا فهي من فعلهم وصناعتهم . أما الطبقتان السغليان مع تلك الجرعة من الماء وذلك الرمل في وسطهما فإنهما من تحصيلي . ولما كان بنيانهم أقوى ، لا تتمرق ولا تنثقب صنعتهم ، بينها صنعتي قابلة للتمزيق .

ثم سألته : كيف يتعلق هؤلاء الشيوخ بك ؟ فأجاب : إعلم أن الشيخ الذي يحمل مجادته على صدره (١) هو أستاذ وصرى الشيخ الثانى "الذي بجلس إلى جانبه . وقد أثبت الم الشيخ الثانى على حريدته (٢)، وهكذا الثانى بالنسبة إلى الثالث والثالث بالنسبة إلى الرابع حتى وصل إلى . أما أنا فإن الشيخ التاسع أثبت اسمى في جريدته (١) وأعطاني الخرقة والتعلم .

سألته : ألسكم أولاد وملك وأمثال ذلك ؟ قال : ليس لنسا زوج "، ولسكن لسكل أحد منا ولد و بينا أحد منا وحد منا وحد منا وحد الأرساء يديرها ("، وقد وكانا كل ولد برحى من الأرساء يديرها ("، و بينا يتصرفون في تلك الأرساء لا ننظر نحن إليها ("، بل الأولاد هم الذين يشغلون بتعمير تلك الأرساء : بإحدى عينيه ينظر إلى رسام ، ويعينه الأخرى يلتفت دائما إلى جانب أبيه ("). أما

<sup>(</sup>١٠) سمم : يقصد بالشيخ الذي يحمل سجادته على صدره ، العقل الأول كما وصفناه .

<sup>(</sup> ٢ ) سمم : هو علة وجود النقل النائي وسيب ظهوره ؛ وهكذا حتى النقل الفعال على أقاو ما قلتا .

 <sup>(</sup>٣) لنالاعظ أن هذا النسم من الرؤية يستمير رموزه من حياة الصول أ راجع الاصطلاحات : بير ،
 خانــكــــاه ، خرقه ، جريده ، الخ .

<sup>( £ )</sup> حمه : أي أنه علة وجودي .

<sup>(</sup> ه ) سمه : عدم الزوج يشير به إلى التجرد عن المادة .

 <sup>(</sup>٦) سمه : بالأولاد يشهر للى النفرس الفلكية ، وبالأرحاء يقصد الأفلاك النبعة والعناصر الأربعة ،
 وتشبيه حركة الأفلاك بحركة الرحى يوجد كثيراً في الكتب الفلكية والتنجيعية العربية ، ومن المحتمل أن يكون له أصل يوناني . راجع مثلا : البيروني ، «كتاب التفهيم لأوائل صناعة التنجيم » (نصرة رمزى ربث أن يكون له أصل يوناني . راجع مثلا : البيروني ، «كتاب التفهيم لأوائل صناعة التنجيم » (نصرة رمزى ربث Ramsay Wright » لندن حسئة ١٩٣٤ إ ، ١٩٣٧ ، ص ٥٥ . وبذكر المؤلف فيه أيضاً الاشتقاق الثائم للمكلمة الفارسية أسمان (حماء) = آس - ماشد = شبيه بالرحى .

 <sup>(</sup> ٧ ) صه : يشير المؤلف إلى أن كل نفس تقوم بالتدبير والتأثير في الفلاء الحاس بها .

<sup>(</sup> ٨ ) سمه : يقصد يعم الالتفات ، التجرد (عن لللدة) أيضاً .

 <sup>(</sup> ٩ ) سهم : أى أنه من جهة الوجود يؤثر كل منهم فى نفسه من أجل الدوام والبقاء ، ويرقب علة نفسه من أجل الدوام والبقاء ، ويرقب علة نفسه من أجل التنباس العلوم ؟ أما من جهة الماهية فإنها تؤثر فى تعاوير الأفلاك . ولهذا فإن المصنف يبين شبة البنوة إلى النفس ، ونسبة الأبوة إلى النقل ، نظراً إلى أن النقل علة وجود النفس ، لأن وجود ...

رحاى أنا فإنه ذو أربع طبقات ()، وأولادى في غاية الكثرة حتى إن أزكى المحاسبين لا يستيطهون إحصاءهم (). وفي كل لحظة بنشأ لى عدة أولاد () وإنى أبعث كل واحد منهم إلى رحاه ولجميعهم مدة معينة بتولى فيها كل عارة رحاه (). وإذا انقضى وقتهم () يرجعون إلى ولن يفارقونى مرة أخرى ، بل ينشأ أولاد أخر () يذهبون إلى رحاه . فهذا هو النظام ، ولما كانت الرحى ضبقة جدا ، وكثرت فيها المخاوف والهالك على حافتها ، فإن من أولادى أولادى أوبة رعابته فقد فارق ذلك المقام ولن يشتهى عودة إليها . فهذا شأن أولادى ، على أن هؤلاء المشابخ الأخر ليس لهم أكثر من ولد واحد يتكفل بإدارة رحاه ويقوم دائما بعبله () . هـذا وإن ولد كل واحد منهم أقوى من جلة أولادى () ، كا أن أرحائى بعبله () .

النفس بقوم على وجود العقل ، ولا يتعكس ، وهده هي الأبوة والبنوة بمناها الحقيق ا الأن وجود الابن يقوم على وجود الأب ، ولا يتعكس ، ولسكن في حالة الأبوة والبنوة ( بمناهما الحقيق إ بوجد أبوع من الانعكاس ، لأنتا غول إن الأبوة تحسل حياً تفلهر البنوة ، وخصل الابن لما تسكون تحت أبو"ة .

<sup>(</sup>١) سمه : يقصد المؤلف بالطبقات الأربع والعناصر الأربعة ، التي هي معلولات للمقل التعالى.

<sup>(</sup> ٣ ) سرم : يقصد بكثرة الأولاد وجود مسبور جسبة تنبئق على المواد المركبة بواسطة السكون والفساد اللذن بحدثان في المناصر البسيطة بتجريدها من صورة والبساسها صورة أخرى ، وهناك كثرة من هذه الأحوال . فالمنصر الهوائي بتجرد عن صورته ويلبني صورة النار ، وبالمكس ؟ والمنصر المائي يتجرد عن صورته ويتخذ صورة المهواء ، وبالمكس . واختلاف هذه الصور يتجاوز كل حد وهد .

و ٣ ) سمم : يقصد المؤلف يهؤلاء الأولاد ، الصور الحاسة أوالطارثة على مواد العالم .

<sup>(</sup> ٤ ) سمم : يقصد بالمدة المعينة بقاء اتحاد الصور بالهيولات أو المواد ، لأن سورة كل عنصر لها مدة بقساء معينة خاصة باتحاده مع الهيولى ؛ وبقاؤه معناه ارتفاع الواشع واجتماع الصرائط ( شرائط اتحاد الصورة مع المادة ) . فإذا اختفت هذه الشرائط أو ظهرت تلك الموانع انتقلت مدة بقائه .

 <sup>( • )</sup> صهر : ببین الؤلف امتناع إعادة المدوم ، لأن المدوم لا يماد يسنيه ، يسني أنه إذا حسدت تحليل لمركب ، فإن كل عنصر يقصد إلى حيزه الطبيعي . هنائك يحصل لهذه الصورة الفساد ، فتعود إلى سبدئها الأصلى ، وإذاً لا يكون عودها تمكناً بعد .

<sup>(</sup> ٦ ) سمم : بالأولاد الأخر يخصد المؤلف الصور المتجددة الحادثة التعاقبة بالنيش على صور فاسدة .

 <sup>(</sup> ٧ ) سمه : يسنى أن النفوس التي تؤثر في الأفلاك تؤثر جلريقة دائمة ، يخلاف الصدور الحاضعة
 للنساد التي فيها تتعاقب صورة على صورة .

 <sup>(</sup> A ) سهم : هذا الولد(ق المخطوطة ب نعريخناف تليلا) الأثوى من جاة الأولاد هو نفس الكون المعلولة للمغل الأول . وكما أن المغل الأول يؤثرق يغية المغرل : فك نظت النفس الأولى تؤثرق باق النفوس .

وأولادي يستمدون مددهم من أرحائهم وأولادهم(١).

قلت: كيف وقع لك هذا التوالد والتناسل المتجدد أا قال: إعلم أنى لا أنغير عن حالى وليس لى زوج ، غير أنى أملك جارية (٢٠ حبشية لا أنظر إليها أبدا حتى لاتصدر عنى حركة (٢٠ والواقع أن تلك الجارية جالسة متمكنة فى وسط الأرحاء ، ناظرة إلى الأرحاء ودورانها وحركانها (١٠) . وكما تحركت الأشجار ظهر دورانها فى حدقتها وناظر عينها . وعندما تلتفت حدقة الجارية السوداء ، ونظرها يلقائى أثناء ذلك الدوران ، يخلق منى ولد فى رحمها (٥٠) من غير أن يحدث منى تحرك أو تغير .

قلت : كيف يجب أن يتصور ذلك النظر والالتفات إليك وبحاذاتها تحوك ؟ قال : إن مراد ذلك اللفظ صلاحية ما واستعداد ، لا غير (٢٠ .

قلت الشيخ : لماذا نزلت إلى هذا الدار إذا ادّعيت على نفسك عدم تحرك ؟ قال : يا سليم القلب ! إن الشمس تدور في فلكها داعًا ، إلا أن المكفوف إن كان لا يدركها ولا يحس بحالها فإن عدم إحساسه لا يوجب عدم وجودها أو سكونها في مكانها ، ولو زال ذلك النقص عن المكفوف فإنه لم يَسُغُ له أن يطالب الشبس قائلا : لماذا لم تسكوني في العالم من قبل ، لماذا لم تباشري دورانك الدائم ؟ لأن دوام حركاتها ثابت إلى الأبد . فليس التنير في حال الشمس ، بل في حال المكفوف . كذلك نحن ؛ فإننا داعًا في هذا الصف . وأما

<sup>(</sup>١) صهم : يعني أن النقوس النسع التي هي أولاد النفس السكلية نؤار في تسكوين الصور .

<sup>(</sup> ٢ ) سهم : على الرغم من الاعتراف يعدم وجود أنداد لها ، فإن المؤلف يفصد بهذه الجارية الحيشية الهبولى الهجردة عن الصورة . وبقوله بنسبة بينها وبين إلمون الأسود ، يقصد المؤلف العدم ، لأن الهبولى بدون الصورة تكون لا وجود لها .

<sup>(</sup> ٣ ) سمه : عدم النفير والحركة عند الشيخ ضرورى جدأً . لأن الحركة من خواس الجمم .

<sup>(</sup> ٤ ) سمم : يعني أنها تترصد حاول الصورة الآئية من واهب الصور .

 <sup>(</sup> ٥ ) سمه : يعنى أنه في كل حالة تستمد فيها النزول صورة منى أنا واهب الصورة ، تازل صدورة في هذه الهيولي .

 <sup>(</sup> ٣ ) سهر : هذه الألفاظ صالحة للمعانى التي تحدثنا عنها . لأن لغاء المغل بالهيولى الجسمانية الا يعفل
 ولا يتصور ، لكن يقصد بهذا اللغاء استعداد واستحقاق الهيولى للصورة .

عدم رؤيتك إيانًا فليس دليلا على عدم وجودنا أو على تغيرنا وانتقالنا عن حالنا : إن التبدل في حالك أنت (1)

قلت: أتسبحون الله عز وجل تسبيحا ؟ قال ؛ كلا ! إن الاستغراق في المشاهدة يشغَلنا عن النسبيح . و إن كان هناك تسبيح ، فإنه ليس تواسطة الألسن والجوارح ولا بحركة واهتزاز وما إليه .

قلت : ألا تعلمني علم الخياطة ؟ فتبسم وقال : يا للا سف ! ليس لأشباهك ولنظرائك قِبَلُ " بهذا ، قان ذلك العلم غير مُنِسَّر لنوعك ، وذلك أن خياطتنا لا تتعلق بعملية وقصد وآلة (٢٠٠٠ . على أتى أعلمك من علم الخياطة قدر ما يمكنك من تصليح خرقتك الخشنة للرقعة (٢٠٠٠ .

وقد علمني ذلك القدر من العلم .

تم قات () ؛ علمنى الآن كلام الله . قال : إن المسافة عظيمة ، وما دست في همله القرية ()، لا يمكنك أن تتعلم كثيرا من كلام الله تعالى . ولكنى أعلمك قدرما أنت مبسرله ، هذا و إنه أحضر إلى لوحا() وعلمنى حروف هجا، عجيبة () حتى إننى استطمت أن

( ۲ ) سمم ؛ اعلم آتنا قد شرحنا في أول هــذه الرسالة أن الحياطة تشير إلى تركيب العمورة سم
 الهبولى ، ومن اليقيني أنه لا يوجد في النوع الإنساني استمداد لتلق معناه كاملا .

(٣) سمه : يمنى بهذا كشف عنم العلب وإصلاح البدن بالمحافظة على احتدال المزاج . والمؤلف يقول : هاهتم بتصليح خرفتك المرقعة » ، ولا يقول » رخمطها » ، لأن الحباطة ، وهى تركيب العمورة سم للدة ، لبست من شأنه ، كا هو ظاهر مما أسلمنا .

(٤) هنا بيدأ النسم الثاني من الرؤياء

( a ) سه : يعنى أنه طالما كنت في الصائم المحسوس فإنك لا تستطيع أن تقف على السكايات وعلى حقائق العلوم على الجلة .

(٦) اللوحالمحتوظ.

(٧) سمه : يقعبد المؤلف باللوح الحر" المسترك ، ويحروف الهجاء علم المنطق ، لأن المنطق حروف هجاء بالنسبة إلى علم الحكمة . - ابتداء من حثا يضل الشارح -

<sup>(</sup>١) سمه : منى كل هذه السكايات مو أن فيضها وفائدتها بغضلها هي ، وهي جواهي روحانية ، يغيضان دائما على الموجودات المستعدة لحسا . وليس فيها بخل ولا شن . فإذا كان تحت أحد لا يفيش عليه شيء ولا يستغيد ، فليس هذا بسبب عدم أو انفطاع فيضها ، ولسكن بسبب عدم الاستعداد أو لأن هذا غير متوجه إلى العالم الروحاني بل مستغرق في العالم المحسوس .

أفهم بواسطة ذلك الهجاء معني كل سورة من السور (١٠) .

ثم قال ؛ لين من لا يفهم هذا الهجاء لا يصل إلى معرفة سُورَ كلام الله على ما ينبغى . وأما من اطلع على أحوال ذلك الهجاء فقد يظهر فيه رسوخ ومتانة (٢) .

وعند ثذ تعامت علم الأبحد<sup>(۱)</sup>. و بعد إتمام دراستى إياه نفشت حروفه على اللوح<sup>(۱)</sup> على قدر ما كان فى مرتقى قدرتى ومسرى طاقتى . وعند ثذ ظهرت لى من مجائب معانى كلام الرب — عز سلطانه — ما لا يدخل تحت حصر البيان وحدَّه . وكلما طرأت لى مشكلة عرضتها<sup>(۵)</sup> على شيخى وهو يزيح إشكالها .

هذا ودار حديثنا حول نفث الروح وقد أشار الشيخ إلى أنه يُشتق من روح القدس (٢٠). وعندما سئل عن نسبة ما بينها ، أجاب قائلا : إن كل ما بتحرك في أو بعة أو باع العالم السغلي يشتق من أجنحة جبرائيل .

ولما باحثت الشيخ في كيفية ذلك النظام قال : اعلم أن للحق سبحانه وتعالى عدة كلات كبرى تنبعث من كاته النورانية أي من شعاع سياء وجهه الكريم ، و بعضها فوق البعض (٧) . وذلك أنه تنزل من الحق كلة عليا لبس أعظم منها ؛ ونسبتها في قدر نورها وتجليها

(١) مم : كل المتاكل التي وجدتها في العلوم أمكنني حلها بميزان المتطق .

( ۲ ) سهم : من نم يتعلم المنطق لا يستطع أن يمير بين الحطأ والصواب به الأن معرفة العلوم تتوقف على تأليف الفضايا وتركيب القياسات واستنباط النتائج ، حن يصير المجهول مشوماً . وكل هذا يظهر في المنطق .

(٣) سهم : يفسد المؤان بعلم الأبجد علم الحكمة ، لأن هــذا العلم أبجد بالنــة إلى علوم المحكمق، الله قل.

( ٤ ) سمه نا ياصد بنفش الدوح انكثاف العاوم والمصاوف التي تسعى بالعلم اللدفي ، وحو العلم الذي تظهر به تمراتب الحقائق ، وليس لهذا العلم نهاية .

( a ) سمو : في كل سهة تحمل فيها مقدمة قياس في نتسى ، كنت أتوجه إلى عالم العقل حتى تفيض
 على نتيجة القياس من واهب الصور .

(٦) سمه : يعنى أن أرواح الحبوانات والنياقات هي عدد من الأنوار الفائشة من العقل الفعال .

( ٧ ) سمه ١ يقصد • بالكايات ، العلول ، يعنى أن جواهن العلول هي أثوار غائضة من لدن
 واجب الوجود ؟ وبعضها فوق بعض درجات ، بحسب شرفها ورتبتها .

من سائر الكلمات مثل نبة الشمس من سائر الكواكب(١). وهذا مراد ما ورد في اللبر عن الرسول عليه السلام إذ قال : « لوكان وجه الشمس ظاهماً لكانت تعبد من دون الله » . ومن شماع تلك الكلمة تنبعث كلة أخرى ا وعلى(١) هذا واحدة بعد الواحدة حتى يكل عدد تلك الكلمات تامة(١) .

وآخر تلك الكلمات جبرائيل عليه السلام ، وإن أرواح الآدميين تنبعث من تلك الكلمة الأخيرة (1) ، كا ورد في حديث سحيح عن فطرة آدم : « يَبْعَثُ اللهُ مُلَكًا فينفخ في الروح » . وكذلك قوله تعالى : «خلق الإنسان من طين ثم جعل نسله من سلالة من ما مهين (٥) » ، وقال بعده : « ثم سواه ونفخ فيه من روحه (١) » . وكذلك قال عن مريم ، « فأرسلنا إليها روحنا » ومعناه جبر ائبل (٧) .

وأما عبسى فيسمونه أيضا روح الله ، ويسمونه مع هذا كلة وروحا كما نص عليه : « إنما المسيح عيسى بن مرسم رمبول الله ، وكلته ألقاها إلى مرسم وروح منه (٨) .

أما الآدميون فهم نوع واحد ومن له روح فله كلة ، بل هذان الاسمان لا يشيران عند البشر إلا إلى حقيقة واحدة ، ومن آخر الكلمات الكبرى تظهر كلات صغرى من غير حد ، على ما أشير إليه في الكتاب الرباني بقوله : « ما نفدت كلات الله (٢٩٥) ، وقال « لنفد البحر قبل أن تنفذ كلات ربي (٢٩٥) » — جيمها خلقت من شماع تلك الكلمة التي هي في مؤخرة

 <sup>(</sup>١٠) حمد : يقصد بالنور الأول الفعل الأول . يعنى أنه لا توجد بين المخلوفات مهانبة أعلىمن مهانبته .

 <sup>(</sup> ٧ ) سمم : الفقل الأول علة المقل النساني ، والثاني علة الثالث ، حتى يصبر عددها كاملا وهو
 عصرة ، كقوله تمالى : « تلك عشرة كاملة » إ سورة البثرة : ١٩٩٢ ] .

<sup>(</sup> ٣ ) سمم : بعني أن نبضه ينتصر دائماً على كل السكائنات المستعدة له .

 <sup>(</sup> ٤ ) سيم : حينا يتم نحو النطقة في الرحم وتصبح مستعدة لقبول الصورة الإنسانية ، تفيض في الحال من المعلق النصل الفيلة تنطق بها ( أي النطقة ) .

<sup>(</sup> ه ) سورة المجادة : ٢ - ٧

<sup>(</sup>٣) سورة النجدة : ٨

<sup>14: (4)</sup> mecs (4)

<sup>(</sup>٨) سورة اللباء: ١٩٩

<sup>(</sup> ٩ ) سورة لنبان : ٣٦

<sup>(</sup>١٠) سورة البكهف: ١٠٩

طائفة الكلمات الكبرى المذكورة ، كما ورد فى التوراة : « خلقتُ أرواح المشتاقين من نورى (١) . وهذا النور لبس غير روح القدس . وبهذا المعنى أيضا ما نُقِل عن سُلَمْان النبي إذ قال له أحدهم : با صاحر ! . قال : لست بساحر ، إنما أنا كلة من كلات الله .

وأيضا فللحق تعالى كلات وسطى . أما المسكلمات السكبرى فعى التي قبل عنها في السكتاب الإله في : « فالسابقات سبقا<sup>(٢)</sup> » ؛ وأما قوله « فالمدبرات أمرا<sup>(٢)</sup> » فهم الملائكة عركو الأفلاك وهي السكلمات الوسطى . وكذلك فإن قوله تعالى: « و إنا لَنَحْنُ الصَّافُونَ » إشارة إلى السكلمات السكبرى ، وقوله « و إنا لَنَحْنُ اللَّسَبِّحون (ع) » إشارة إلى السكلمات السكبرى ، وقوله « و إنا لَنَحْنُ اللُسَبِّحون (ع) » إشارة إلى السكلمات الوسطى ؛ ولأجل هذا تقدَّمت عبارة : «الصافون» في كل مكان من القرآن الجيد ، إذ قال : الوسطى ؛ ولأجل هذا تقدَّمت عبارة : «الصافون» في كل مكان من القرآن الجيد ، إذ قال : الوسطى ؛ ولأجل هذا تقدَّمت عبارة : «الصافون» في كل مكان من القرآن الجيد ، إذ قال : الوسطى ؛ ولأجل هذا الشرآن أيضا بمنى السر .

قلت للحكم : أخبرنى الآن عن جناح جبرائيل ، قال : إعلم أن لجبرائيل جناحين (٧٠) : أحدها عن يمين وهو أور محض ، وهذا الجناح ينضاف مجرد وجوده إلى الحق تعالى ؛ وأما الجناح

<sup>(</sup>١) التباس منعول.

<sup>(</sup> ٢ ) سورة النازعات: ٤

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات: ٥

<sup>( 1 )</sup> سورةالسانات: ١٦٥

<sup>(</sup>٥) سورة السالات: ١٦٦

<sup>(</sup>٦) سررة الصافات: ١ -- ٢

<sup>(</sup> ٧ ) سمه : شرحنا من قبل أن الفقل الأول شرضله ثلاثة أشياء ، وأنه بواسطة كل منها يصدر شيء عنه . وهو هنا أيضاً يشهر بجناسي جبرائيل لمل مفتين لاحقين جنا المقل الأولى . الأولى هي الوجوب يسي أنك لو نظرت إليه بالنسبة إلى عنه ه وجدته واجباً بوجود الملة ، وهو ما أشار إليه بالجناح الأيمن الذي يقول عنه المؤلف إنه النور المحنى ، وإنه في ذاته لا إضافة ولا نسبة له إلا إلى افته الحق الوجوب هو صفة وجود الحق . والصفة الأخرى هي الإمكان ، بعني أنك إن نظرت إليه من جهة ذاته وماهيته ، وجدته ممكناً ، وهذا ما أشار إليه بالجناح الأيسر الذي يقول ஊ : إن عليه بقمة سوداء ، كاأنها المكلف الذي يظهر في وجه القمر الوهنا السواد والمسكف صفتان للإمكان العارض لوجوده . وإذا كان المؤلف يضع نسبة بين السواد والإمكان ، فذلك لأننا تصير من الإمكان الله المدم . فهذان المنيان ها اللذان بشار اليها بجناحي جبرائيل : فالجناح الأيمن هو إضافته إلى الحق ، وهذا هو الوجوب الوالجناح الأيمس هو إضافته إلى نقمه ، وهذا هو الوجوب المواطئاح الأيمس هو إضافته إلى نقمه ، وهذا هو الإمكان والمدم .

الأيسر فتمتد عليه بقعة سوداء كأنها الكلّف الذي يظهر في وجه القمر أو كأنها تذكرنا بالألوان التي على قدم الطاووس. وفي هذا إمكان وجوده الذي جانب منه ينصرف إلى العدم. فإذا نظرت ما لجبر اثيل من الوجود بجود الحتى فإنه يوصف بوجوب الوجود . وإذا نظرت إليه بقدر استحقاق ذاته فإنه يوصف بالعدم ؛ ومن هذه الجهة يلزم إمكان الوجود . فهذان المعنيان ممثلان في جناحي جبرائل : الأيمن إضافته إلى الحق ، والأيسر استحقاقه في ذات نفسه ، كما قال الحتى سبحانه وتعالى : « وجاعل الملائكة رُسُلاً أولى أجنحة مَشْنَى وثُلاث نفسه ، كما قال الحتى سبحانه وتعالى : « وجاعل الملائكة رُسُلاً أولى أجنحة مَشْنَى وثُلاث ور "باع (۱) . وقد ذكر مشى في أولها إذكان الاثنان أقرب الأعداد إلى الواحد ثم الثلاثة والأربعة . وهذا سر والأربعة أن ومن ها هنا أن الذي له جناحان أشرف من الذي له ثلاثة وأربعة . وهذا سر وإذا وقع من أوج القدس شعاع فينثاً منه نفس يسمونها كلة صغرى . ألا ترى أن هذا وإذا وقع من أوج القدس شعاع فينثاً منه نفس يسمونها كلة صغرى . ألا ترى أن هذا ما قاله الحق تعالى : « وجعل كلة الذين كفروا السفلى وكلة الله هي العليا (۱) ...

فللكافرين أيضاً كلة ، غير أن تلك الكلمة صدى ممزوج بحسب ما عليه أنفسهم . ومن الجناح الأيسر الذي يمتد عليه قدر من الظلمة يهبط ظل منه عالم الزور والغرور ، كما قال الرسول عليه السلام : «إن الله تعالى خَلَق الخَلْق في الظلمة مم رَشَّ عليه من نوره ، مما يشير إلى شماع الجناع الأيسر . وكذلك ورد في القرآن الكريم ، «وجعل الظلمات والنور (٥٠» ، فإن تلك «القلمة ه التي نسبت إلى قفل : هجمل ه ، أصبحت عالم الزور ، وأما ذلك «النور الأين قال ود ذكره بعد هالظلمة ، فهو شماع الجناح الأين إذ كان كل شعاع وقع في عالم الغرور من فوره . وبهذا المعنى قال تعالى: " إليه يضعد السكريم العلمية أيضا من فوره . وبهذا المعنى قال تعالى: " إليه يضعد السكريم العلمية أيضا

<sup>(</sup>١) سورة الملائكة : ١

 <sup>(</sup>٧) سمه : حاصل هذا الفول أن كل حديكون ما صدقه أقل، يكون بهذا أقرب إلى منبع الوحدة .
 وكما فرب من الوحدة ، زاد شرفه ، ولهذا يقول : «إن الذي له جناحان أشرف من الذي له ثلاثة أو أربعة » .

 <sup>(</sup>٣) حمم : لأنه لا يفهم أحد أين الصرف عند من له جناحان بالنسبة إلى من له ثلاثة ، ولا الصرف عند من له ثلاثة أجدمة بالنسبة إلى من له أرجعة ، وهكذا دواليك . حنا إن أحداً لا يفهم هذا .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة : ١٠٠٠

<sup>(</sup>ه) سورة الأنعام: ١ .

<sup>(</sup>٦) سورة الملائكة : ١١ .

من شعاعه ؛ وكذلك قوله لا مَثَلاً : كَلِمةً طَيِّبةً (a ، قعى كلة شرينة أورانية من بين الكلمات الصغرى .

و إن لم تكن تلك الكلمة الصغرى في غاية الشرف، فكيف استطاعت أن تصمد إلى حضرة الحق تعالى ؟! وأما أن الكلمة والروح يدلان على معنى واحد فإن علامة ذلك : « تَعْرُ جُ لللائكة والروح إليه (٢٠٠٠) هـ الآية ، وكذلك : « تَعْرُ جُ لللائكة والروح إليه (٢٠٠٠) ه الآية الحق جلت قدرته . وعلى هذا المهنى تدل أيضا « النفس الملمئنة » ، إذ قال ، « ارجعى إلى ربك (٢٠ ه .

تم إن عالم الغرور ليس إلا صدى وظلا لجناح جبرائيل أعنى لجناحه الأيسر ، يبنا تصدر الأنفس المضيئة من الجناح الأيمن ( ) . وأما الحقائق التى تلتى فى الخواطر والتى شأنها كا قال : ٥ كتّب فى قلوبهم الإيمان وأيدهم بروح منه ( ) ، وكذلك النداء القدسى الذى شأنه كا قال : ٥ وتاديناه أن يا إبراهيم (٢) ، وغيرها ، كل ذلك من جناحه الأيمن ( ) . وأما القهر والصيحة والحوادث الخاصة بعالم النرور فعى من جناحه الأيسر ( ) .

قلت الشيخ : ثما هي – في آخر أمرها – صورة جناح جبرائيل ؟ فأجاب : يا عاقل اكل هذه الأشياء ليست إلا رموزا إن عَلِيْتُهَا على ظاهر معناها كانت تخيُّلات

<sup>(</sup>١) سررة أبراميم : ٢٩

<sup>(</sup>٢) سورة اللائكة: ١١

<sup>(</sup>٣) سورة المارج: ؛

<sup>(</sup>٤) سورة النبر: ٢٨

 <sup>( • )</sup> سمه : يعنى أن عالم السكون وانساد صادر عن صفة إمكانه ؟ ولهذا فهو قابل للمسدم ؟ أما
 الأرواح الإنسانية فصادرة عن صفة وجوبه ، ولهذا فإنها غير قابلة العدم .

<sup>(</sup>٦) سورة الحجادلة : ٢٧

<sup>(</sup> ٧ ) سورة الصالمات : ١٠٤ .

 <sup>(</sup> A ) سمر : معلوم بما قلتاء أن جيرائيــــل هو الواسطة بين فيش واجب الوجود وبين النفوس الإنسانية . وينتج من هذا أن إلقاء الحقائق الروحية والنداء القدسي كلاها من تدبيره .

 <sup>(</sup> ۹ ) سمه : معلوم كذلك مما فلناه أن جيرائيل يؤثر في عالم الكون والفساد وهو محسل الفهر
 والصيحة ( صراخ البؤس ) والحوادث . وعلى هذا فشكل شيء سادر عن تأثيره .

لا حاصل لها<sup>(۱)</sup>.

قلت: أليست كل هــذه الكلمات يجاورها اليوم والليلة ؟ قال: يا عاقل ! ألا تعرف أن غاية صعود تلك الكلمات إلى حضرة الحق تعالى كما قال ! « إليه يصعد الكلم الطيب (٢) » ؟ وفي حضرة الحق تمالى ليس ليل ولا تهار: «ليس عند ربكم صباح ولا مساء !! » أى في جانب الربوبية لا يوجد زمان .

قلت: وأين الفرية التي قال الحق تعالى عنها ه أخرجُنا من هذه الفرية الظالم أهلها (٢) ه ؟ قال : ذلك هو عالم الفرور الذي هو أليق محل للكلمة الصغرى . ثم إن الكلمة الصغرى أيضا قرية لأن الله تعالى قال : هو تلك الفرى نقص عليك من أنبائها وفيها قائم وحصيد (٤) ه أيضا قرية لأن الله تعالى قال : هو تلك الفرى نقص عليك من أنبائها وفيها قائم وحصيد (٤) ه أليس هذا هيكل الكلمة الذي أصبح خراباً ؟ على أن ماليس له مكان ، وما خرج عن كليما فهي كان الحق تعالى ه كبيرة كانت أو صغيرة .

ثم عند ما ارتفع على قصر أبي فجر النهار ، أغلق الباب الخارجي وفتح باب المدينة ، وذهب التجار إلى أشغالم (ه) ، وتغيبت عنى جماعة هؤلاء الشيوخ (١٠) ، ﴿ يَقِيتَ في حسرة منشوقًا إلى معبتهم عاضًا أناملي وصارحًا الويل ومظهراً لعظمة حيرتي . ولكن لا قائدة بعد .

هنا تنتهي قصة أصوات جناح جبراثل عليه السلام ،

 <sup>(</sup>١) سمه : يمنى أن كل ما له صورة وصوت ايس جديراً بالاهتمام ، وإنتا تستقدم هذه الألفاظ على
 سبيل الاستمارة ( والحجاز ) حتى ينيسر الفهم للخلق ؛ وعلى هذا .

<sup>(</sup>٢) سورة اللائكة: ١١

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ٧٧

<sup>(</sup>٤) جم بين سورة الأعراف ٤٩٦ وسورة هود ٤٠٢ (٤)

<sup>(</sup>ه) سمم ؛ يعنى لما غلبت المشاكل على الفراغ من جديد ، وانتلق الباب المطل على الحارج ( أى على الحالم الروحى ) وانفتح المؤدى إلى المدينة ، أى الله الحالم الجسمانى ، وذهب التجار ، وهم رجال الأعمال والمشاغل ، وينصد بهم الحواس الظاهرة ، إلى أشناهم . — لمل جانب الفراءة ، بازاريان » ( تجار ) يلوح أن الشارح قد عرف الفراءة الأخرى ، بازياران » ( فلاحون ) ، لأنه يستس فى شرحه قائلا : هإنه يطبق على الحس الظاهر صفة فلاح ، لأن الحواس الظاهرة هي التي تبذر بدور إدراك الجزئيات المحسوسة ، يشمر كليات معقولة .

 <sup>(</sup>٦) سيم : يسنى أنه الساخدت الاستغراق فى العالم المحسوس ، حرم من مشاهدة العالم المقول ،
 والتحسر على مشاهدة العالم المقول والجواهر القدسية ضرورة ألية .

## ذيل وتعليق

من أفشى لطائف أسرار ذلك الشيخ العظيم الشأن إلى العوام و إلى غير أهلها ستنفصل نفسه عن يدنه وسيصبح فضيحة الرجال . ور بنا مشكور ومحمود والصلاة على محمد وآله وسلم تسليا .

# فهرس الأعلام

ان شيبه المدوسي : ٢٣٠٢-اَيْ تِينِةَ : ١٠ : ٢٨ : ٢٨ : ٢٨ : (1)CHARLOLITETA ان طاورس : ۱۹ 381 6 388 آ دم عليه السلام : ٢٦ ، ١٥١ ان طنیل ۱۲۹۵ 14:63-01 ان عباس : ۲۲ ، ۱۹ آبان بن تنلب : ۲۹ ان جهور ١١٤ إراميعك البلام: ٢٠٥١، إن المري : ١٣٠ ان الجوزي : ۲۷ م ۸٤ ابن عبد البر: ٣٣ ان جو : ۱۰ / ۲۲ ، 402 6 2 2 6 2 7 ابن عبد الحسيج : ٢٨ ابراهيم (الإمام) : ١٨ FFIATTION ابراهيم بنالحسيم الفزاري: ٥٠ ان الماد: ۲۷ م ۸ م ۸ م ان عبد ربه : ٣٦١ ابن مري : ۲۹ ، ۲۸ ، ۸۸ ، ايرامع الثنق : ١٨ ابن حزم: ۲۹ ان حيل ۲۳۱ ۽ ۲۵ ۽ ۲۵ ۽ 1 130 BASE 240 ابرهم النفيلي : ٨٦ أبرقلن : ۲۰۱ ، ۲۰۱۰ ان المُنفية : - ع ان عباكر: ۲۰ ، ۸۶ 138 6 338 AY A AT A A A C LIE OF ان عطاء: ۲۲ ، ۲۷ ، ۲۸ ، ۸۱ ابن أبي البنل: ٧١ ابن خلسكان: ٧٧ ابن أبي الحديد : ٢٠ ، ٣٢ ، ابن رجب : ٢٩ ان عقدة : ٣٠ الأرسم: ٢٥ ان عليل: ٨٨ .... ان رقيقة: ١٩ ان عمر: ۲۷ ان أبي الحبر: ٢٤ ، ٨٦ ان رسم: 23 ابن عمرو : ۲۳ ان أبي الساج: ٧٩ ابن روح النويخي : ٢٩ ، ٨٠ ان عمويه السهروردي : ۳۰ ان أبي أسيمة : ٩٩ ، ٩٩ ، ابن زينب التعاني ٢٦٤ ان عيلي النتاني : ٧٧ 303 ١٥ سأ : ١٩ : ١٩ : ٢٠ ، ٢٠ ان مبيئة : ١٦ ابن أبي ترة ١٦١ ابن سيأ المبدأي : ٢٨ ان فاتك : ١٨ ، ٢٧ ، ٨١ ابن ابن الفرات: ٨٠ الاستين : ۲۸ م ۸۸ م ۲۲۰ ان التراث : ٦٦ : ٢٧ ، ٢٧ ان الأثير: ٤١ ان فتية : ۲۶ م ۲۲ ان المحاق : ٣٣ 6 14 6 18 6 0 2 May 51 3 ابن القداح 1.9 ان اعاميل: ١٩ KTTKYPKTEKY. ان کثیر : ۱۸ ان باویه: ۱۲ ، ۲۱ ، ۲۱ ، ۸۲ ، \*\* c = \* c = \* ان مسودة ٢٥ ٤ ٢٤ ان سلمان د 🗷 ان المامة الوزير: ٨٥ ان با كويه : ٨٧ الن سلم : ٢٦ ११: जिसे जी ان بدر الأسدى: ٢٥ ابن سنان و ۱ د الماجر: ٣٩ characteritimos ان العلويق : ٤٣ ال شده : ۱۳ ، ۱۹ ، ۱۹ 2 177 2 17 1 2 177 x ابن بريدة : ٢٥ ان تشر : ۲۹ CALLCATYCATE ابن بهلول : ۲۷ ابن توشت : ٦٦ 328 ابن تغری بردی : ۲۶

الأزاد : ٨٨ أسيخ: ١٨ ، ٥٥ الاستراباذي ١٨١ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٢٤ ، 01 6 1 8 6 21 لسرائيل: ۴٤ أسعد أباد : ١٠٠٠ التماعيل بن جعفر : ١٩ الماعيل بن عمسانظ الأسفهاني : اسماعيل سني : ٣٩ التاعيل السدّى: ١٣ باشين کر : ۷۵ 114.146.14V: MALL 171 / 177 الأشعرى: ۲۷، ۲۹، ۲۹، ۲۹ اصيغ: ١٨: الإسطغرى: ٧١ أعانا ذعوس : ١٠١٥ أفريدون : ١٠٦ أفلاطون: ۲۰۲۰۱۹۹۹ 117 6 1 . 0 . 1 . 7 111: كهرت: 111 إلياس - عليه السلام: ٩٠ أم الحسين بنت أبي يعتوب الأقطع الصرى: ٥٠ أم فروة بنت القاسم بن محمد بن أتى بكر : ٢٠ أم هائي : ٧٧ أنباذفلس: ١٠٥، ٢١٤ أنتونيا : ٤٠ سائستر ساسي : ۲۹ أورزبه بن حمزبان : ۱۳ ليدكوس الكنيدي: ١٠٢ إِخْالُوفِ: ١٢ : ٢١ : ٢١ : OF CTT CTY

أوعدات: ٩ أبو عيدة: ٣٥ أبو عبدة زنجونة : ٢٤ أو عنان الهندي : ٢٠ أبو الملاء العمري: ٥٥، ٥٨ أبو على الرازي : ٨٨ أبو على القارمذي : ١٤٠ أبو عمران الحوتى 1 1 8 أبو عمران عبد اللك بن حبيب الأزدى: ١٠٠ أبو عمر الحادي : ٧٦ أبو عمر القاضي : ٨٠ أبو القائم التشري: ١٤٠ أبو قدامة نهان الكرى : ١٥ أبو قرة الكندي : ٣٣ أبو مختف : ١٠٠ أبومسلم الحراساني : ١٩٠١ه أبوسلم (مولى مدين موسان): أو المال: ٢٠ أبر نميم الأسقهاني : ١٣ . 14.17.47.76. أبو هميرة : ١٠ أبر وقاس السدي : ٢ ه أبو ترمد البيطاس: ٩٢٢،٨٣ 3 - 3 2 323 التكونكي: ١٤٠ أحد الأحمالي: ٥٥ أحد أعا أوغل : ١٩ أحد أبدي : ١٩ أحد بن عباس الزيني : ٧١ أحمد بن على النعاشي : • ٤ أحد اللني : ٨٢ أحدالتزالي: ٨٨ ، ٧٧ ، ٢٣ ، أخو صطوك : ٧١ ، ٧٥ ، YY 4 YT أرسطو : ١٠٤ ء ١٠٠ ء 1646 1746 114

ال هان : ۲۰ م ۲۳ ان هشام : ۱۲ اي الوليد : ٢٩ ، ٢٤ أبو اسعاق السبعي : ١٣ أبو إسعاق كازروني : ١٠ أبو الأسود الدؤلي: ٧٧ أبو البغتري : ١٧ أبو بكرين عامد : ٧٦ أبو يكر الربعي: ٧١ أبو بكر الصديق : ٢٠ ، ٢٠ ، 45 L 44 أبو بكر الماذرائي : ٧١ أبو الجارود : ٩ ٤ أبو جعفر الطوسي : ٨٤ أنوحاتم الرازي : ٤١٠٤١ أبو عامد الغزالي : ٢٨ أبو حرب : ١٧٠-أبو الحبن اللغي : ٨١ أبو الحسين الأشنائي : ٧٧ أبو الحديث بن بسطام : ٧٠ أبو حيان : ٣٣ أبو الجمال : ١٩ ، ٢٧ ، EARLTAIN أبو ديانة ٢٤١ أبوالدرداء عوعرالأنساري: ١٦ أبو ذر النتاري : ۱۹،۱۹، IS . IS . TV + TE أبوربيدة: ٢٠٠ أبو سعيد الحدري : ۲۵ ، ۲۵ ابو سله بن ابن عوف: ۲۰ أبو صالح بازان : ٣٢ أبو طالب : ٤٦ أبوطاك المكي: ١٩٤،١١٦ أبر الطفيل عامر بن واثلة اللبغير: أبو الطيب المتنى : ١٣٠ أبو الظيان : ٥١ أبو العباس بن عبد العزيز : ۸۱

أبو المياس الرسي : ٦٩

المافقات الثاعر القارمي ........ حافظ الأسفهاني : ١٣ ، ١٧ Y7:511 حامد بن المباس ٢ ٧٧ ، ٧٤ ، **71.74.77.74** حبان : ۲۷ حبيب بن أبي تابت : ۲۰ ، 43 1 77 1 75 حبيب الراعي : ٣٠ AT . TO I per حليقة تا ١٦٠٢ ، ١٠٠ 43 6 11 34:30 حمان بن تابت : ٥٠ المسن بن سالم : ١٧٤ الحسن بن على : ٢٦ ، ٢٧ ، LACET الحين العرى: ١٨ ، ٢١ الحبين بن جدان : ٧٩ ، ٧٩ الحين بن عبد الله : ١٠٠ اطبين بن عل : ۲۳ ء ۲۹ ۽ EARLOWER حيين بن محد د ١٠ حدین بن منصور ۲ ۲۳ حسين بيقرأ 1 ٧٨ جين شاه \_ الطفان \_ : ٨٧ المين الروروزي: ٧١ حكم المنعى : ٨٦ 144 : 11 : 70 : 10 : . 30 . 31 . 37 . 37 . VI. VY . VY . VI . A . . Y1 - Y1 CALCATIATIAN 1 1 1 T 2 55 2 5 1 2 A 5 < 116 ( 111 ( 1 · 1 21772315 2 13A CATOLATELATES

(÷) تروان بن ملحان : ١٥ (7) جابر بن حیان : ۲۱ ، ۶۹ . 27 . 77 . YT : Hall! 04 . 14 جاروه بن التذر ٢٠٠١ جالتون : ٩٩٠ ساماست ۲۸۲۵ حان دارك ، ٧٥ ، ٨٤ حبرائيل تا ۱۳۸ م ۱۳۸ ، 100 - 100 ع ، نیون : ۱۱ الجراذين تروه جرومن ۲۷: جرير بن المفيرة : ٢٠ ، ٢١ جعان بن متصور ۲ ۲ غ جيفر الصادق: ١٩٤ يـ ٣٠٠ 24 : 23 £11 : علازر : 11 ± جلال الدين الرومي : ٨٨ الجنيدا: ١٥٠ جوتني : ۲۹ جوڤارتسيين ته د ۲۸ د 77 × 77 جونشير ۾ 1 ه ٢٠ جويار : ٣٣ جويدى : ۲۹ 33 C 4te الجيطاني : ٢٤  $(\tau)$ 

الحارث: ۲۵

الحارث الهمعائي : ١٨ ء ٢ ه

باقى: ٧٧ ياول کراوس : ۴۰ ، ۹۸ ، A-114-13-771. 147 . 142 بحيرا سرجيوس : ٢٢ ، ٣٢ البخاري : ١٦،١٠ البرق: ١٨ 44: 250 بريدة الأساس: ٣١، ٣١ 1.1: 522 البندادي : ۲۰ البقلي 1 ٨٦. البلاذري : ۲۰ ، ۲۷ ، ۲۱ ، بلال الحبيتي : ۲، ۲۱، ۲۱ بلج: ٥٦ البلسي 1.4 ٧ بلوشيه : ١١ بهزاد : ۸۷ يوايه : ٦١ بوذرجهر : ۱۱۲ بواسيبه 1.22 12:0: 34 بولتي : ٦١ PERIOR : 11 1 AL AL FEL (ت) الترمذي: ٣٤ النّزري: ۲۸

تميم الداري و ٩

تور أندرية ١٤٠٠

تورشج تا ۱۱ ، ۲۱ ، ۷ ه

(· )

(0)

حار وهمرتسفلد : ۱۳ ، ۷۰ سالم بن أبی حقسة : ۵۰ سالمون پبنس : ۲۰۲ السبیمی : ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۹

البدی : ۱۵ سرهندی : ۸۸

سعد بن عبادة : 14 سعد بن مالك : 20

سعد بن سعود : ۲۰ سعید بن تحران : ۲۰ ، ۲۷ سفیان : ۲۱

سلمان بن أبي ربيعة : ۲۵ سلمان باك : ۲

سامان أَجْهِنِي الأَمْعُهَانِي : - 1 سامان الفارسي : ١ ، ٢ ، ٢ ، 4 ،

. 5 . 8 . 7 . 3 . .

4/14/14/14/14

. 75 . 76 . 77 . 73

. 74 . 77 . 77 . 72

CREALNISTEE

243 70

سلمان الفرخلي الأصقهاني : ١٠ السامي : ٣٤

سليان بن الحلاج : ٨٣ سلمان (عليه السلام) : ١١ ،

104 1 143

سليان السكبير: ٨٧

سليم بن قيس : ٩١ ، ٩١ هـ سمالك بن حرب : ٩١ ، ٩١

> السعائي : م 1 السنائي : ۸۸

(3)

النمي : ۱۹ ، ۲۶ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۲۳ ، ۸۷ ، ۳۲

(3)

د ۲۰۳ د ۲۰۹ د ۳۶ تی د ۲۰۹ د ۲۰۸ د ۲۰۷

ر . دیسو : ۵۷ ر . دیسو : ۵۷ رشیدی الحبری : ۱۱

رشيد الدين - الوزير - : ٨٨

رشید الهجری : ۴۲ راوقیه : ۹۱

روح بن زوارة الحادثي : 11 روز : ۳۰

روز بهان البتل : ۸۸ رینستشین : ۲۰۳

(3)

زاذان الکندی : ۲۰ الزیدی : ۸۲ الزیر بن الموام : ۲۵ زرادشت : ۹۹ ، ۲۰۲ ،

زرادشت : ۹۹ ، ۲۰۳ ۲۰۷ ، ۲۰۰

زرارة : ۱۸ ، ۳۰ ، ۳۰ زکی باشا : ۲۰ ، ۸۰ انزمیانی : ۳۰

الزماري : ۵۸

زهر (ملك) : ۲۷

زيولد: ۲۷

زيد پن تايت : ٤٤

زيد بن صوحان العبدي : ٢٦ ،

35 4 59

زيد الجهني : ٢٥

15.

12.

الحلى: ٣٠

حد بن الحلاج : ۸۳ حمد الله مستوفى : ۵۰

عد التنائي : ۲۷ ، ۲۷ ، ۲۷

44.135

حوشب البرسمي تراءة

( ÷)

حاک خراسانی : ۳۱

عالمة ( ) ١

المثنى : ۱۸ : ۱۸ خدعة : ۱۹

الحراز : ۱۱۱

الخميلي : ١٤ ، ٢٤ ، ٨١

المضر - عليه السلام - : ١٥،

187 645

المتعليب البغدادى: ١٠٠، ١٣٠،

خفاجي: ٨٨

غليقة المعقوري : ٢٤

(٤)

هرياو : ٧٧ه

دستيرس ١٠١١

دهاق بن مزاحم الملالي : ٩٧

دی خوبه : ۲۳

يدرنج : • ه

دی سامی : ۱۹۷

دی سلان : ۹۷

ديسو : ۲۳

ديل: ۱۹۳

الدينوري : ۲۸

(3)

عاصر بي ضبرة ٢٢١ نماس بن عبد المطل : ١ ١ عباس الطومي : ٨٦ عدالة الأصاري : ٨٦ عبدافة فالزبرده عبد الله بن سائم ٢٣٠ عبد الله بن عبد العلب د ١٠٤ عىداللەن بىكرى: ۸٠،۷۸،۷۷ عند الله بن ميل: ۲ ه عبدالله من وهب الهبدائي لـ ٣٤ عبد الله الزنجاني : ١٠٢ عبدالوجن بن القاسر من خمد بن F. : , S. . . . هيد الرخي بن مسعود ۲۸۰۲ عبد الفادر الكيلاني : ٨٨ عبد القادر العبدائي : ٨٧ عبد اللك الخملي : ١٣ TO A TA I Jahr . A 27 . 17: LI ... عَمَّانَ مِنَ الأَشْمِلُ \* \$ ١ عَيَالَ بِنَ عَقَالَ لَا هُ لَا يَا يُكِالًا مُ IV. YV. YA. TT. عثيان بن تهيك ( ١٠٤٠ AV: عريب بن سعد الفرطي 2 ۲۲ AA : 16 1. 18 177115 عَطُوقَي ( القاري) : ٨١ 3.: 6,5 على الأتعاملي : ٨٦ على بن أبي طالب ٤ ٨ ه ٩٠٠ ، 44 CYT 2 1A 2 1Y . TT . TT . T3 . T5 . TY . TT . TO . TE AT . EA . EV . to

شلينج : ١٩٠ ، ١٧ التلفظائي : ٣٩ ، ١٧ شهاب الطوسي : ٨٦ التهبرزوري ، ٨٦ ، ٨٩ ، التهبرزوري ، ٨٩ ، ٨٩ ، ٨٩ ، ٨٩ ، ٨٩ ، التهبرستاني : ٢٣ ، ٢٧ . التهبرستاني : ٣٦ ، ٢٧ . شهيد علي إشا : ٣٣ ، ٢٢ سيدلة : ٨٦ ،

صبیح بن عملی : ۳۸ صدر الدین شیرازی : ۲۰۰ . ۲۰۰ ، ۲۰۴ و

ممسقین سرخان ( ۳۳ ) ۲۹ ) ۳۳ مقدی ( ۳.۲

صلاح الدین : ۱۹۰۱ م ۱۹۳۰ م ۱۹۹۱ صبیب الزوی : ۷

صهیب الروکی د ۲ الصولی : ۲۳

( ش )

شانی آن الحارث : ۳۸ الضیعی : ۲۰ الضعاك بن مراحم : ۳۲ ، ۳۲

(4)

طارق بن شهاب الأحمى: ۲۰ ما طارق بن شهاب الأحمى: ۲۰ ما طاووس: ۴۹ ما ۲۰ ما ۴۹ ما طاووس: ۴۹ ما ۴۵ ما ۴۵

الستوسى : ۳۰ السهر وردى القتول : ٨٨١٨٢، . 44 . 55 . 50 . 55 . 3 - 5 . 55 . 58 A N - 2 A N - T & N - Y . 1 - 4 . 1 - 7 . 1 - 0 . 111 . 111 . 111 . . 110 . 112 . 118 . 177, 171, 119 2 1 Y 0 , 1 Y 2 , 1 Y T ATALATY CATA . 101, 10- 6 175 . 170 . 171 . 177 . 174 - 17Y - 173 SEEL STA سهل بن حنيف ١٤٠١ ، ١٤

سهل بن حنیف ۲۵۰، ۵۵ سهل الفستری ۲۷۰، ۲۵۰ السهیل ۲۷۰ سوریاتوس ۲۷۰ سیبوبه ۲۳۰ سیمجور ۲۷۰ سیبار الملزی ۲۳۰ البید الآملی ۲۰۰ البید الرخضی ۲۰۰

(ئ)

التافلي : ٨٩ الثاني : ٢١ الثاني : ٢١ الثاني : ٣٦ - ٨٩ ، ٨٩ الثاني : ٣٦ - ٨٩ الثاني : ٣٦ الثاني : ٣٣

على بي عباس الجراذيني : ٥٥

على بن عبسى ٢ ٧ ، ٧ ، ٧ ، ٨٠ . ٧٦

. قالهوزن : ه على بن مهزيار : ١٣ ، ٥٥ فتعلف تاعات ماما عماد الدين قارا أرسلان : ١٨ مثاغورت : ١١٣ عبارة المدي: ٥٣ -عرين الخطاب: ١٨٠٨، TYLYSLYSLYE عمر بن سهلان الساواجي ١ ٨٨ عمر بن القرات : ١٠٤ غرو بن أنية الضري ( ٣١ ، عرو السكي: ١٤، ١٥، ١٦، ١٦ تحار بن ياسر : ۲۵ ، ۵۵ ، 03 4 14 EVITAGE عوف الأعمال: ١٩٠

 $(\dot{s})$ 

عن التشاة المستاني: ٢٣٠٩٧

عيني بندليجي 1 ۲۶ د ۵۰

عيسي الدينوري : ۸۰

النزالي: ١٩٦٥، ١٩٦٠، عَنْ بِنَ جِيرِيلِ التَّبِرِيزِي : ٢٥ غيبان زاذان : ١٠

(ف)

الفاراقي : ١٠ فاطبة (الزهرياء) : ١٥٠ : ١٠٠ IA CIRCILITACTY عر الدين الرازي : ٩٨٠٩٧ ، غر الدين الماردين : ١٠٠٠ الفرات بن أحنف الحوق : ٤ ه فرشادشور ١٩٢٤ فريد الدين النطار : ٨٦ ، ٧٨ فريد ليتدر : ١٩٠ تبتغار : ۷۷ القبوى : - ٧-

كوربان: ۲-۲۹۲۱ ۱۳۲۹ 111:01:5 کوسان دی برسیفال : ۲۰ كاغسرو: ١٠٩،١٠٨ كيتاني : ٥ ، ١٩ ، ٢٨ ، 49 6 93 الكيمي: ٨٨

(b)

لايانين: ٥ ، ٥٠ ، ١٩ ، IRVER TA ل بال مایر تا ۲۲ لدقن دی شیدام ۲۰۰۱ لايان : ۲۲ لوط (عليه السلام) 1 ٢٦٦ ليس: ١٤٠٠ لقي دلاقيدا : ٥ ، ٢٥ ، ٨ ٠

(1)

كونى: ٧٧ ، ٧٧

A contracts ماه بن بودختان تا ۱۳ ماكن مار: ٨ ، ٢٧ مارتن هيدجر ٢٧٠٠ 21:36 ماسيليون: ١٩٠٨، ١٩٠٨ و ١٩٠١ 1 1 7 A 2 1 7 7 1 1 7 3 . 171 . 17 - . 174 383 6 388

للأمون : ١٠ مامان : ۲۱ متقوخ تامات عِد الدين الجيل : ٩٧ الملي : ١ ، ١٠٠ المحاسى: ٤٩١ د ١٩١ (5)

عبد الباق بن عاني : ٣٤ قاسم بن الحام الأزدى تـ ٢٤ القائم ن عجد بن أبي بكر : ٢٠ قيمة المبنى : ٣٩. قراتكين : ٧١ قوائع اللَّمِينَ ٢٠٠١ القزويني: ۲۳ ، ۲۸ ، ۸۸ القشيري: ٧٨ تعلب الدين الشيرازي : ١٠٠٠ قطن بن اراهم ۲۰۰۰

القلائسي : ٨٨-قناية بن وهب بن الجراء : ٩٩ قناد : ۸۱ م ۸۸

(2)

السكاررون : ١٤

کاظم رشتی 🗆 🖭

ال كريائي: ٢٠ 314 6 7 3 2 4 4 4 الكفي : ١٩٤١٨ ، ١٩٤١ CTTOPOOPERTS 01 1 14 1 15 كمب الأحيار : ٢٢ السكلي ; ۲۲ کاودکان: ۲۷ کلیان عوار : ۷ ه الكلخ : ١٠ ، ١٦ ، ٢٦ 1-4: 25 الكتورى: ٥٤ الكندي: ٢٢

(A)

هارون (علیه البالام) : ۲۱ الهجویری : ۳۶ هرمنی : ۲۰۱ (۱۲۲

هرونتس ۱۳۰۱ ۱۳۳۲ هرونتس ۱۳۰۱ ۲۰۱۲ ۱۳۰۱ ۲۰۱۱ ۲۰۱۲ ۲۲۱ ۲۲۲

YO . YE

()

الوائنۍ : ۲۱ م ۲۹ وهيه المرکۍ : ۲۰ وغالس : ۲۰

(0)

المقریزی: ۲۹ . ۲۹ . مکدونلد (د . ب) : ۱۹۷ اللطی : ۲۰ ، ۲۰ . الملك الظاهری: ۲۳۰ ، ۲۳۰

النصور : 27 مندور بن الحلاج : ۵۳

موس : ۲۱ موسی (عنبه البلام) : ۲۱ ، ۲۱ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۸

> التوفق : ۸۹ میرن : ۲۲۱ م ۱۵۱۱ میمون الفقاح : ۲۶ میمورسکل : ۲۱

> > (3)

الناسر (الخليفة) : ۳۹ الناسر (الخليفة) : ۳۹ التوليق المام النابع الرازى : ۸۸ النبع الرازى : ۳۶ النبع المام المام

التصرباذی : ۸۱ غمر القشوری : ۷۱ ، ۷۵ ، ۸۸ ، ۷۷ ، ۲۲

نصرالدینالطوسی:۸۸،۸۳ ۱۲۲

نعان بن حمید البکری : ۲۹ نعان الوزیر : ۷۱ التویختی : ۲۹ ، ۲۰ ، ۲۶ ، ۲۳ ، ۲۸ ، ۲۱ ، ۲۲ ، نوح (علیه السلام) : ۲۲۲

پېرچ: ۲۰۰ نيکولون: ۲۶، ۲۶۰ عمد (سل افة عليه وسلم) : ١٤٠ ، ٢٢ ، ٢١ ، ١٩ ، ١٨

123174177175

230625625420

77 > -37 > 747 .

عمد بن أبي بكر : ٣٠٠

تمد إقبال : ٦٩ .

محد بن إسعاق البلغي : ٢١

عمد بن جغر (القندر) : ۲۲ . ۸۰

تحد بن الحسن الطائل : ٥٠

تحمد بن داود : ۱۰۰۰

محد بن عبد الجليل: ١٣٣٠٩٧

مجد بن قدامة : · «

०७ : पुर वर्ष

عديشوب: - ه

المدائق : ۲۰

الدائق (أحد الدهافين) : ٧١ حمازم المدائق : ٨٤

صهائزم المفاتني : ٨٠٠ حسيد الدين ! ١٧٥

مهجوليوت : ۹۷.

مهسيليو فنشينو : ۲۰۲ مهرم (السيدة) : ۲۵۱

سماع (السيدة) : ١٥٦ المستنصر : ٢٥

المنتبر 193

منعود النجزى: ۵۷

السعودي : ۲ ؛

المسيح (عليه السلام) : ١، ١ ١٥١، ١٣٩، ٩١

منيرق: ٣٤

ماذين جيل: ٢٥

معاوية بن أبي سفيان : ٢٨ معدان السبيطي : ٣٠

معدال السبيطى : ٣٠ معصوم على شاه : ٣٠ : ٣٠ :

3.6 % 4.0%

معر : 21 المغيرة : 21 المغيرة : 23

المعشل الجنق: ٤٠ ، ٨٤

AV: police

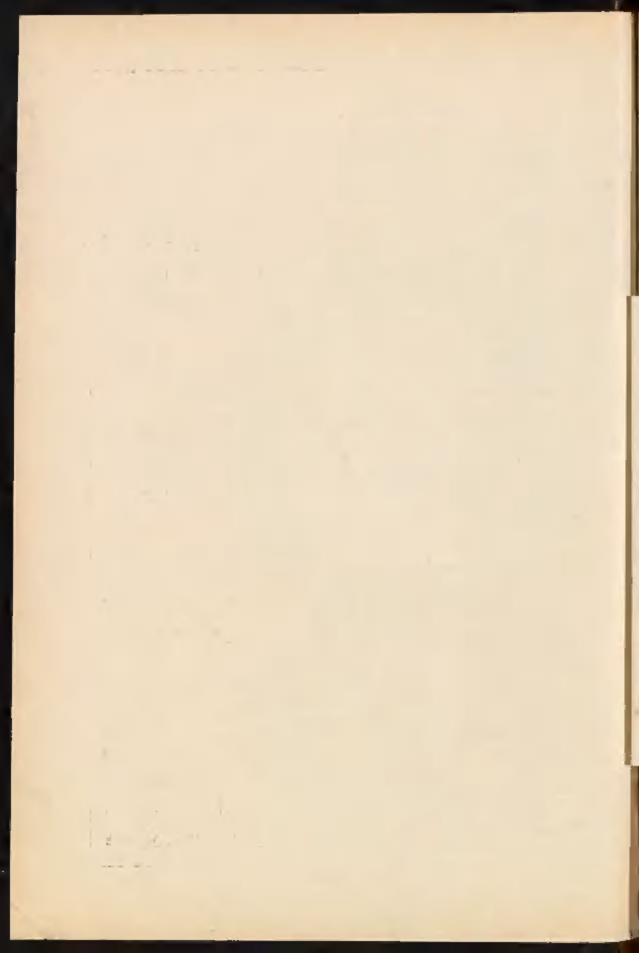
# الحطأ والصواب

| صواب     | Île-i        | س         | ص   |
|----------|--------------|-----------|-----|
| لجراء    | الحواء       | ٥         | 14  |
| ندس      | تزال         | Ł         | 4.6 |
| الستة    | الستة        | 7.4       | ٤٠  |
| حفيداه   | حفيديه       | 14        | 2.2 |
| اورانية  | أنوارنية     | ٧ من أسفل | ξV  |
| الرح     | لمدح         | ١ ،       | ٥٧  |
| فارس     | فار          | 1.4       | 7,5 |
| وقرانكين | قرانكين      | ٧         | ٧١  |
| الطاهرة  | الفاحرة      | 4         | ٧٣  |
| وهو أخو  | أخ           | 75        | Yo  |
| أخى      | ا<br>خا<br>ه | 1         | ٧٩  |
| 1).      | В            | 33        | VV  |
| احتفاء   | احتفاء       | 14        | 3Ď  |
| أخى      | أخ           | 12        | ))  |
| b        | D            | 17        | 1)  |
| أخو      | 1)           | 17        | В   |
| أخى      | ņ            | 4.4       | V4  |
| (+)      | (1)          | الأخير    | NYA |
| تعذف     | Ē            | ₹         | 161 |



| 41,4                            | 1 <sub>dere</sub>       | er.           |       |
|---------------------------------|-------------------------|---------------|-------|
| 43.74                           | يعزون                   | الداحق ألسقال | ٤٣.   |
|                                 | 19                      | 4.8           | 75.97 |
| مناتبة: آل بن وهبوآ لوبن الخراج | الناية بن وهب بن المواح | 4.1           | 3.5   |
| ا بن سائم                       | این سایم                | Y             | V 7   |
| الأشباق ۽ وهو رجل متهم الأخاراق | الأشناق                 | Y             | YY    |
| التورري                         | النروى                  | 4 *           | VA. 4 |
| 711                             | 771                     | **            | A.    |
| أمامه                           | أطم                     | ۲-            | A.S   |
| عباسة الطوسي وحرار              | عباس الطوسي والأزار     | ø             | A٦    |
| سنابى                           | المشي                   | 5.5           |       |
| عين القضاة                      | عبد القادر              | ١             | AV    |
| لا يمكن                         | يمكن                    | Α.            | AA    |





#### مؤلفات

# الدكتور عبر الرحمن بروى

### ١- بشكرات

٣ – مرآة نفسي [ديوان شعر]

١ – الزمان الوحودي

٤ – الحور والثوم

٣ – فمرم الثباب

#### ب - دراسات أورسة

٣ - قاوب الفلاسفة

١ - الموت والمبقرية

# خلاصة الفكر الأورني

ه - ارسطو

٠ - نيشه

٦ – ربيع الفكر اليوناني

٣ - اشتحار

٧ - خريف الفكر اليوناني

٣ - شوينهور

٨ - رجون

غ – أغلاطون

#### ح - وراسات اسلامد

١ - النواث اليواني في الحضارة الإسلامية ٣ - شخصيات قلقة في الإسلام

٢ - من تاريخ الإلحاد في الإسلام

#### - j- 5

## الروائع الممائة

٥ - جيته: الأنساب المتارة

١ – أيشندورف : من حياة حارُ بارُ

٢ - هيلارلن : هيريون

٧ - فوكيه: أندن

٧ - نيتشه : زرادشت

٣ – جيته : الدنوان الشرق ( في جزئين )

٨ - رلكه: صحائف مالتي يرجّبه

\$ - يون: أسفار اتشياد هارولد

